
Z W E I T E R V O R T R A G 

Berlin, 29. Januar 1918 

Es ist öfter im Zusammenhange unserer Betrachtungen aufmerksam 
gemacht worden auf den durch die Zeiten leuchtenden, an dem grie­
chischen Apollotempel stehenden Spruch «Erkenne dich selbst!». 
Vieles, unendlich vieles von Aufforderung, nach Menschenweisheit 
und damit nach Weltenweisheit zu streben, liegt in diesem Spruch. 
Der Spruch hat allerdings eine bedeutsame Erneuerung, eine Ver­
tiefung erfahren durch den Impuls, den das Mysterium von Golgatha 
gegeben hat. Von allen diesen Dingen werden wir vielleicht, wenn die 
Zeiten es gestatten, im Verlaufe dieses Winters noch zu sprechen 
haben. Wir werden versuchen, den Weg zu finden gerade zu solchen 
Zielen, die damit angedeutet sind. 

Da möchte ich denn heute ausgehen von einer scheinbar äußer­
lichen Betrachtung des Menschen, also gewissermaßen von einer 
äußerlichen Form der menschlichen Selbsterkenntnis, die aber nur 
scheinbar eine äußerliche ist, die trotzdem eine erste, gewichtige Kraft 
ist, wenn man sich ihrer bemächtigt, um auch in das innere Wesen des 
Menschen einzudringen. Ich möchte ausgehen, aber eigentlich doch 
nur scheinbar ausgehen von der äußeren menschlichen Gestalt. 

Eine Betrachtung dieser äußeren menschlichen Gestalt findet man 
heute in dem, was als Wissenschaft anerkannt ist, eigentlich nur mehr 
in einem Sinne, der für eine höhere Geistbetrachtung ziemlich un­
befriedigend ist. Man darf schon sagen: Wer heute den Menschen als 
Menschen erkennen will, findet wenig Anregung zu solcher Menschen­
erkenntnis in der Wissenschaft, allerdings in der Wissenschaft, so wie 
sie eben in der Gegenwart getrieben wird. Denn, was diese Wissen­
schaft schon hervorgebracht hat, was vorliegt, das können Sie wieder­
um aus den verschiedenen Andeutungen meines letzten Buches «Von 
Seelenrätseln» ersehen. Dieses Buch gibt wichtige, bedeutungsvolle 
Bausteine zu einer weitausblickenden Erkenntnis des menschlichen 
Wesens. Aber diese Bausteine werden eben gegenwärtig nicht ge­
sucht. Und was heute Anatomie, Physiologie und so weiter bieten, 



gibt sehr wenig dem Fragenden, der ernsthaft in das Wesen des Men­
schen aus einer Erkenntnis der äußeren physischen Menschengestalt 
eindringen will. Da gibt heute im Grunde genommen viel mehr das­
jenige, was künstlerische Betrachtungsweise ist. Man darf schon 
sagen: Vieles läßt heute die Wissenschaft unbefriedigt. Und wenn 
jemand sich nur entschließen kann, im Goetheschen Sinne auch in der 
Kunst, namentlich in der künstlerischen Betrachtung der Welt wirk­
liche, substantielle Wahrheit zu suchen, so findet er vielleicht heute 
mehr Wahrheit auf diese Weise, als bei dem, was anerkannte Wissen­
schaft ist. Es wird in der Zukunft eine Weltanschauung geben, welche 
gerade die aus der Geisteswissenschaft hervorgegangene sein wird, 
so wenig man das heute noch durchschauen kann. Eine Weltan-
schaung wird es geben, die aus einem gewissen menschlichen Er­
kenntnisbedürfnis wissenschaftliches Empfinden der Welt und künst­
lerisches Empfinden der Welt in einer höheren Synthese und Har­
monie vereinigen wird. Darin wird dann viel mehr Hellsehen sein als 
in jenem Hellsehen, von dem heute mancher Mensch träumt, aber 
eben nur träumt. 

Wenn wir an die menschliche Gestalt herantreten, so können wir 
zunächst etwas Wichtiges an ihr wahrnehmen, wenn wir unseren Blick 
richten - was Sie gewiß mehr oder weniger alle schon getan haben -
auf diesen Grundstock der menschlichen Gestalt, der uns im Skelett 
entgegentritt. Sie alle haben gewiß schon ein menschliches Skelett ge­
sehen und die Differenzierung bemerkt, welche zwischen dem Kopf­
teil und der übrigen Menschengestalt besteht. Sie werden dabei be­
merkt haben, daß der Kopf, das Haupt, in einer gewissen Weise eine 
abgeschlossene Ganzheit ist, die eigentlich wie auf einer Säule auf 
alledem aufsitzt, was das Gliedsystem, was den übrigen menschlichen 
Organismus ausmacht. Man kann sehr leicht beim Skelett den auf dem 
übrigen menschlichen Organismus ruhenden Kopf abheben. Wenn 
Sie in dieser Weise die oberflächlichste Differenzierung ins Auge fas­
sen, kann Ihnen auffallen, daß der Kopf, das Haupt, eigentlich mehr 
oder weniger annähernd kugelförmig gestaltet ist; es ist keine voll­
kommene Kugelform, aber es ist die Kugelform veranlagt im mensch­
lichen Haupt. Nun muß man als geisteswissenschaftlicher Forscher 



sogar davor warnen, äußere oberflächliche Analogien einer Er­
kenntnisbestrebung zugrunde zu legen. Aber die Anschauung des 
menschlichen Hauptes als der Kugelform sich annähernd ist keine 
oberflächliche Betrachtung der Form des menschlichen Hauptes; denn 
der Mensch ist wirklich eine Art Zweiheit zunächst, und die Kugel­
gestalt seines Hauptes ist keineswegs etwas Zufälliges. Man muß nur 
ins Auge fassen, was man eigentlich an dem menschlichen Haupt vor 
sich hat. Erste Andeutungen zu dem, was ich hier meine, wurden ge­
geben innerhalb unserer geisteswissenschaftlichen Betrachtungen in 
der Schrift, die ich benannt habe «Die geistige Führung des Menschen 
und der Menschheit», worin ich schon angedeutet habe, wie in der Tat 
das menschliche Haupt ein Abbild darstellt des ganzen Universums, 
des gerade uns äußerlich als Raumkugel, als Hohlkugel entgegen­
tretenden Universums. 

Wenn man diese Dinge bespricht, muß man auf etwas aufmerksam 
machen, was dem heutigen Menschen für die wichtigste Art der Be­
trachtung noch fern liegt, was er auf einem Gebiete immer anwendet, 
was er aber gerade da nicht anwenden will, wo es von ungeheurer 
Tragweite ist. Niemandem, der einen Kompaß, eine Magnetnadel in 
die Hand nimmt, und wenn diese Magnetnadel mit einem Ende nach 
dem magnetischen Nordpol, mit dem andern nach dem magnetischen 
Südpol gerichtet ist, wird es heute einfallen, die Ursachen dafür, daß 
diese Magnetnadel sich gerade so richtet, bloß in der Magnetnadel 
selbst zu suchen; sondern der Physiker wird sich gedrängt fühlen, die 
Magnetnadel und die von dem magnetischen Nordpol der Erde aus­
gehende magnetische Kraft als ein Ganzes anzusehen, indem diese 
magnetische Kraft das eine Ende der Nadel nach dem Nordpol richtet 
und das andere nach dem Südpol. Da sucht man die Veranlassung zu 
dem, was in der Magnetnadel im kleinsten Räume geschieht, in dem 
großen Universum. Dasselbe macht man jedoch nicht, wo man es 
auch machen sollte, wo es aber sehr darauf ankommen würde, daß 
man es machte. Wenn jemand heute wahrnimmt - und zwar gerade als 
Wissenschafter —, daß sich in einem Lebewesen ein anderes Lebewesen 
bildet, also zum Beispiel, wenn jemand wahrnimmt, daß sich im Huhn 
das Ei bildet, so geschieht auch etwas im kleinsten Räume; da aber 



fällt es dem Menschen gewöhnlich nicht ein, das, was er sich bei der 
Magnetnadel sagen muß, jetzt auch anzuwenden und zu sagen: Es 
liegt nicht im Huhn, sondern im ganzen Kosmos, daß sich im Huhn­
körper der Eikeim bildet. - Gerade so aber, wie an der Magnetnadel 
das große Universum beteiligt ist, so ist im Huhnkörper, im Mutter­
huhn - trotz aller Vorgänge, die daran mitbeteiligt sind - der ganze 
Kosmos in seiner Sphärengestalt, in seiner Kugelgestalt beteiligt. Die­
jenigen Vorgänge, die in der Vererbungslinie zurückführen zu den 
Vorfahren, wirken bloß mit, wenn sich im Mutterorganismus der Ei­
keim bildet. Das ist heute noch eine Ketzerei gegenüber der offiziellen 
Wissenschaft, aber doch eine Wahrheit. Und in der verschiedensten 
Weise wirken die Kräfte des Kosmos mit. Und so wahr es ist, daß sich 
in der Tat beim Menschen - das, was ich sage, beweist die empirische 
Embryologie - das Haupt, in seiner Keimanlage zunächst, aus dem 
ganzen Universum herausbildet, so wahr es ist, daß das menschliche 
Haupt zuerst im Mutterorganismus entsteht, so wahr ist es auf der 
andern Seite, daß die ursächlichsten Kräfte zu dieser Entstehung aus 
dem ganzen Kosmos heraus wirken und daß der Mensch in seinem 
Haupte ein Abbild ist des ganzen Kosmos. Nur das, was am Haupte 
hängt, das Skelett, kann man sagen - wenn man es nur besonders 
beachtet - , das ist eigentlich in seiner Konfiguration, in seiner For­
mung mehr zusammenhängend mit dem, was in der Vererbungslinie 
liegt, was mit Vater und Mutter, Großvater und Großmutter zu­
sammenhängt, als mit dem, was im Kosmos draußen ist. So ist auch 
in bezug auf seine Entstehung, in bezug auf seine Entwickelung der 
Mensch ein Doppelwesen, zunächst. Er ist seiner Gestalt nach auf der 
einen Seite aus dem Kosmos herausgebildet, und das kommt in der 
Kugelgestalt seines Hauptes zum Vorschein; er ist auf der andern 
Seite herausgebildet aus der ganzen VererbungsStrömung, und das 
kommt in dem ganzen übrigen Organismus, der am Kopfe hängt, zum 
Vorschein. Die ganze äußere Formung des Menschen zeigt ihn uns 
als ein Zwitterwesen, zeigt uns, daß er einen doppelten Ursprung 
hat. 

Eine solche Betrachtungsweise hat nicht nur die Bedeutung, daß 
wir durch sie etwas wissen lernen, sondern noch eine ganz andere. Wer 



heute nach der Anleitung der gewöhnlichen offiziellen Wissenschaft 
den Menschen betrachtet, wer zum Beispiel ins Mikroskop hinein­
schaut und den Keim sich entwickeln sieht, und nur das sieht, was 
dadrinnen ist - so wie man an der Magnetnadel etwa sehen wollte, 
warum diese die Fähigkeit hat, sich so in der Richtung von Nord 
nach Süd einzustellen - , der lebt in einem Gedankenmassiv, das ihn 
unbeweglich macht und unbrauchbar für das äußere Leben, besonders 
wenn man so vorgeht wie in der äußeren Wissenschaft. Und wendet 
man solche Gedanken auf die Sozialwissenschaft an, so genügen sie 
nicht, oder sie führen zur Weltenschulmeisterei, die man mit einem 
andern Worte auch «Wilsonianismus» nennen kann. Es handelt sich 
also darum, welches Denken in uns herangezogen wird, welche For­
men in unseren Gedanken entstehen, indem wir uns gewissen Ge­
danken hingeben. Zu wissen über die Dinge, ist das, was noch die 
geringere Bedeutung hat. Was in uns die bestimmte Art des Wissens 
macht, welche Brauchbarkeit sie mit sich bringt, das ist es, worauf es 
ankommt. Und wenn man einen offenen Sinn dafür hat, den Menschen 
in Zusammenhang mit dem Weltenganzen anzuschauen, dann werden 
in uns auch diejenigen Gedanken erweckt, welche in die ethische 
Weltbetrachtung, in die juristische Weltbetrachtung hineinführen, die 
in Wirklichkeit die höchste sein soll, die aber heute eben etwas ganz 
Sonderbares ist. Sie sehen also, es gibt gewisse andere Impulse noch, 
um ein solches Wissen, wie es hier gemeint ist, aufzusuchen, als die 
Befriedigung, ich will nicht sagen, der Neugier, sondern der bloßen 
Wißbegierde. 

So steht der Mensch vor uns als ein Doppelwesen, als ein Zwitter­
wesen. Das hat eine viel tiefere Bedeutung noch. Und ich möchte 
heute nur die Grundtöne anschlagen, die uns beschäftigen sollen, um 
in Ihren Seelen ein Gefühl von der Wichtigkeit dessen, was wir be­
trachten, hervorzurufen. 

Bleiben wir dabei stehen, daß das Haupt im weiteren Verlaufe 
unseres Lebens - das Haupt, das uns jetzt entgegentritt als ein Abbild 
der ganzen Welt - im wesentlichen der Vermittler ist für unser Er­
kennen, ich will nicht sagen das Werkzeug, denn ich würde damit 
etwas nicht ganz Richtiges aussprechen. Aber nicht das Haupt allein 



ist der Vermittler für unser Erkennen - bleiben wir beim Erkennen, 
beim Wahrnehmen der Welt - , das Haupt vermittelt es, aber auch der 
übrige Mensch. Und da der übrige Mensch, sogar seinem Ursprünge 
nach, von dem Haupte ganz verschieden ist, etwas anderes ist, so 
besteht der Mensch, auch insofern er Erkennender ist, aus dem Kopf­
menschen und - ich nenne ihn so, wie ich ihn schon früher genannt 
habe - dem Herzensmenschen, weil sich im Herzen das andere alles 
konzentriert. Wir sind in der Tat zwei Menschen: ein Kopfmensch, 
der wahrnehmend zu der Welt in Beziehung steht, und ein Herzens­
mensch. Der Unterschied ist der, daß der Mensch, so sehr er manch­
mal auf die Welt schimpft, lediglich seinen Kopf benutzt zur Er­
kenntnis. Was liegt dem eigentlich zugrunde? Wenn man Parallelen 
ziehen würde zwischen der Kopferkenntnis und der Herzens­
erkenntnis, so würde nicht viel dabei herauskommen. Es würde der, 
welcher mit dem Herzen zu erfassen vermag, was der Kopf erkennt, 
wärmer sein in seiner Erkenntnis als der andere. Es würde eine Diffe­
renzierung unter den Menschen geben, aber der Unterschied würde 
nicht sehr groß sein. Wenn man aber nun mit der geisteswissenschaft­
lichen Erfahrung an die Dinge herantritt, so stellt sich etwas ganz 
anderes heraus. Erkenntnisse, Wahrnehmungen eignet man sich ja an. 
Nach und nach geschieht es, daß die Wahrnehmungen, die Erkennt­
nisse an uns herankommen. So ist denn das Folgende der Fall. Wie 
wir uns mit dem Kopfe zur Welt verhalten, wie wir da wahrnehmen 
und erkennen, das geschieht in einer gewissen Beziehung schnell; 
und wie wir uns mit dem übrigen Organismus zur Welt erkennend 
verhalten, das geschieht langsam. Zu all dem übrigen an Differenzie­
rungen, was ich schon im vorigen Winter in bezug auf die Entwicke-
lung der Welt und der Menschen angeführt habe, kommt noch hinzu, 
daß unser Kopf mit seinem Erkennen eilt, der übrige Organismus 
nicht eilt. Das hat eine ungeheuer tiefe Bedeutung. Wenn wir schul­
mäßig erzogen werden, sieht man eigentlich nur auf die Kopferzie­
hung. Die Menschen werden heute nur für den Kopf erzogen; das 
können sie schulmäßig machen. Denn der Kopf schließt im äußersten 
Falle, wenn er sich lange an der Erkenntnisentwickelung beteiligt -
aber bei den meisten Menschen geht es nicht so weit - , in den Zwan-



zigerjahren des Lebens ab. Dann ist der Kopf fertig mit seinem Er­
kennen, mit seinem Aneignen der Welt. Der übrige Organismus 
braucht dafür die ganze Zeit bis zum Tode. Und man kann schon 
sagen: Der Kopf geht in dieser Beziehung ungefähr dreimal so schnell 
wie der übrige Organismus; der übrige Organismus hat Zeit, er geht 
dreimal langsamer, er macht ein ganz anderes Tempo. Daher ist es für 
den, der die Gabe hat, solche Dinge durch Erkenntnis zu beobachten, 
klar, daß er, wenn er irgend etwas ergriffen hat durch den Kopf, 
warten muß, bis er es mit dem ganzen Menschen vereinigt hat. Um 
etwas als etwas Lebensvolles aufzunehmen, muß man wirklich, wenn 
das Aufnehmen durch den Kopf etwa einen Tag gedauert hat, drei 
bis vier Tage warten, bis man es voll aufgenommen hat. Der ge­
wissenhafte Geistesforscher wird nie das erzählen, was er nur mit dem 
Kopfe aufgenommen hat, sondern nur das, was er mit seinem ganzen 
Menschen begriffen hat. Das hat eine außerordentliche, weit- und 
tiefgehende Bedeutung. 

Wir können heute eigentlich unseren Kindern nach den bestehenden 
Einrichtungen nur eine Art von Kopfwissen geben, wir geben ihnen 
nicht ein Wissen, das der übrige Organismus verträgt. Es bleibt beim 
Kopfwissen, bei einem Wissen, das schon so präpariert ist, daß es 
schnell aufgenommen werden muß durch den Kopf, und daß man 
sich später daran erinnern kann. Zwar bei Gegenständen, wo es sich 
um den Unterricht handelt, erinnert man sich später nicht mehr daran, 
da ist man froh, wenn man die Dinge nur bald nach dem letzten 
Examen wieder weg hat. Ein Wissen, das ganz von dem übrigen 
Organismus verarbeitet werden kann, es würde unter allen Um­
ständen später, wenn man sich wieder daran erinnerte, Liebe, Freude, 
Herzlichkeit dafür entwickeln. Mit den tiefsten Geheimnissen der 
Mysterien der Menschheit hängt es zusammen, wie man den Unter­
richt gestalten soll, damit der Mensch später zeitlebens, wenn er auf 
seine Unterrichtszeit zurücksieht, sich mit Herzlichkeit, mit Freude, 
mit einer gewissen Beseligung danach zurücksehnen kann. 

Auf diesem Gebiete ist ungeheuer viel zu tun. Denn wer mit den 
einschlägigen Dingen bekannt ist, der weiß, daß alles, was wir heute 
insbesondere an Kinder heranbringen, schon von vorneherein so 



präpariert ist, daß der übrige Organismus es nicht annimmt, daß es 
später keine Freude macht. Damit hängt aber zusammen, daß die 
Menschen in unserer Zeit verhältnismäßig früh seelisch altern. Denn 
das ist ja das Geheimnis des Menschen: Wenn der Kopf zum Beispiel 
achtundzwanzig Jahre ist, so ist der übrige Organismus, der in seiner 
Entwickelung nachläuft, erst ein Drittel oder ein Viertel dieser Zeit. 
Der übrige Organismus hält ein Tempo ein, das dreimal, viermal 
langsamer ist. Andere Beziehungen werden wir noch kennenlernen. 
Also der Mensch könnte, wenn man pädagogisch diesen Mysterien 
entgegenkommen würde, etwas aufnehmen, was so fruchtbar, so ge­
deihlich ist, daß es ausreichen würde bis zu der Zeit, wo er stirbt. 
Denn, wenn er bis zum fünfundzwanzigsten Jahre solche Dinge auf­
genommen hat und für sie nur dreimal längere Zeit zum Verarbeiten 
braucht, so würde sie der übrige Organismus bis zum fünfundsiebzig­
sten Jahre verarbeiten können. Für den Menschen aber in seiner ge­
samten Wesenheit hat das Wissen, das sich der Kopf aneignet, nicht 
eine umfassende Bedeutung, sondern nur dasjenige innerlich wissent­
liche Erleben, das sich der ganze Mensch in seiner ganzen Wesenheit 
aneignet. Aber demgegenüber ist sogar heute das öffentliche Leben 
abgeneigt; es will nur das aufnehmen, was Kopfweisheit ist. Denn 
denken Sie einmal - Sie können sich an den Fingern herzählen die 
ganze Bedeutung dessen, was ich jetzt meine: Jemand könnte bis zu 
seinem fünfzehnten Jahre so viel mit dem Kopfe aufnehmen, daß er, 
wenn er diese Begriffe verarbeitete und wenn diese Begriffe sich zum 
Beispiel auf die Verwaltung der öffentlichen Angelegenheiten beziehen 
würden, er mit fünfundvierzig Jahren reif sein würde, in eine Stadt­
verwaltung, in ein Parlament gewählt zu werden; denn da muß er 
sich als ein ganzer Mensch hineinstellen. Denn man muß sagen: Wenn 
man dem Menschen bis zum fünfzehnten Jahre solche Begriffskräfte 
beibringen kann, daß sie mit seinem ganzen Lebenswesen verarbeitet 
werden könnten, so wird er mit dem fünfundvierzigsten Jahre reif 
sein, um in eine Stadtverordnetenversammlung oder in ein Parlament 
gewählt zu werden. Und den Anschauungen der Alten, die noch ein 
lebendiges Wissen von diesen Dingen aus den Mysterien hatten, lagen 
solche Dinge noch zugrunde. Heute dagegen gehen die Bestrebungen 



dahin, die Altersgrenze möglichst herabzusetzen, denn heute ist jeder 
mit zwanzig Jahren ebenso reif, wie es sonst jemand mit achtzig war. 
Aber nicht begierdliche Forderungen können darin entscheiden, son­
dern nur eine richtige Erkenntnis. 

Diese Dinge haben also schon eine grundbedeutsame Anwendung 
für das Leben. Unser ganzes öffentliches Leben ist darauf eingestellt, 
nur das zu berücksichtigen, was die Menschen durch ihre Köpfe sind. 
Aber trotzdem es so ist, daß eigentlich heute die Menschen, indem sie 
miteinander sozial verkehren, weisheitsvoll nur mit den Köpfen ver­
kehren, so ist dieser Kopfverkehr - denken Sie nur einmal nach: es ist 
der ganze soziale Verkehr nur ein Kopfverkehr! - ganz ungeeignet, 
um ein soziales Leben zu konfigurieren. Denn woher ist denn der 
Kopf? Der Kopf des Menschen - wir haben das ausgeführt - ist nicht 
von dieser Erde, er ist gerade aus dem Kosmos heraus geschaffen. 
Will man mit dem Kopfe die Erdenangelegenheiten besorgen, so kann 
man es nicht. Mit dem Kopfe ist niemand ein Nationaler, mit dem 
Kopfe ist niemand ein solcher, der irgendeinem Teil der Erde an­
gehört. Mit dem Kopfe sollen wir nur das entscheiden, was der ganzen 
Welt angehört. Um jedoch das entscheiden zu können, was der Erde 
angehört, müssen wir erst während unseres ganzen Lebens mit dem­
jenigen zusammenwachsen, was der Erde angehört und was uns zu 
einem Bürger der Erde macht, nicht zu einem Bürger des Himmels. 
Diese Dinge müssen so sein. Was dem öffentlichen Urteile zugrunde 
liegen kann, das muß man aus den tieferen Erkenntnissen über den 
Menschen selbst hervorholen. Und wiederum muß man ins Auge 
fassen - ich will heute nur Fäden zeichnen, die Dinge werden noch 
weiter ausgeführt werden: Was Goethe als Metamorphosegedanken 
äußerte, das hat eine tiefe Bedeutung, und das hat eine viel weitere 
Anwendung noch, als Goethe selbst zu seiner Zeit daraus machen 
konnte. 

Unser Haupt ist also herausgebildet aus dem Kosmos. Betrachten 
wir die Sache geisteswissenschaftlich, so müssen wir sagen: In der 
ganzen Zeit, die zwischen dem Tode und einer neuen Geburt verläuft, 
arbeiten wir vor - wir arbeiten ja da im Kosmos - , um unser Haupt 
zu bilden. Wir arbeiten an unserem Organismus, indem wir Vorzugs-



weise zwischen Tod und neuer Geburt an unserem Haupte arbeiten. 
Dieses Haupt ist in gewisser Beziehung das Grab der Seele, hinsicht­
lich dessen, wie die Seele war vor der Geburt oder, wenn wir sagen 
wollen, vor der Empfängnis. Da kommen jene Tätigkeiten zur Ruhe, 
die wir zwischen dem Tode und einer neuen Geburt in einem geistigen 
Leben ausführen. Und zu demjenigen, was in gewisser Beziehung 
herausgeformt wird aus der geistigen Welt, wird dann dasjenige hin­
zugefügt, was als angehängt daranhängt aus der Vererbungsströmung. 
Aber was ist das, was aus der VererbungsStrömung daranhängt? Das 
ist trotzdem etwas, was mit dem Haupte zusammenhängt. Ich habe 
schon früher darauf aufmerksam gemacht: Dasjenige was am Men­
schen ist außer seinem Haupte, das ist die Anlage für das Haupt in der 
nächsten Inkarnation. Der ganze übrige Organismus ist etwas, was 
durch Metamorphose übergehen kann zu dem Haupt der nächsten 
Inkarnation. Die Kräfte, die wir während des ganzen Lebens aus­
bilden, entreißen sich, wenn wir durch die Pforte des Todes gehen, 
dem ganzen übrigen Organismus; aber sie bleiben in jenen For­
mungen, die der übrige Organismus während des Lebens hatte; das 
trägt man durch die Zeit zwischen Tod und nächster Geburt und 
formt es um zum Haupte. In unserem Haupte haben wir also immer 
auch das, was Erbschaft ist aus der früheren Inkarnation. Und in 
unserem übrigen Organismus haben wir zu gleicher Zeit etwas, was 
bestimmend wirkt für die Gestaltung unseres Hauptes in der kom­
menden Inkarnation. In dieser Beziehung sind wir auch eine Zwie-
natur. 

Denken Sie, wie man, wenn man so anschaut, daß der Mensch 
wirklich ganz hineingestellt ist in kosmische Zusammenhänge, dann 
darauf kommt, daß er wirklich nicht bloß in dem Zeitenteil und 
Raumesteil entsteht und sich bildet, den man im äußeren physischen 
Anschauen vor sich hat, sondern daß er in einem ungeheuer großen 
Zusammenhange drinnensteht. Es ist außerordentlich reizvoll, nicht 
nur so, wie es schon Goethe gemacht hat, hinzuschauen auf einen 
Knochen der Wirbelsäule und dann auf die Kopf knochen, um sich zu 
sagen, die Kopf knochen sind nur umgeformte Wirbelknochen, son­
dern es ist außerordentlich reizvoll zu sehen, wie alles, was am Haupte 



ist, auch am übrigen Organismus ist. Nur gehört eine außerordentlich 
vorurteilslose Betrachtung dazu, um nicht nur beispielsweise die Nase 
und alles, was am Haupte ist, als eine solche Umbildung zu erkennen, 
sondern auch alles, was am übrigen Organismus, nur in einer jüngeren 
Metamorphose, ist; das alles wird umgebildet in einer älteren Meta­
morphose zu dem, was uns dann am Haupte entgegentritt. 

Ich sagte: Pädagogisch sind die Konsequenzen einer solchen An­
schauung außerordentlich wichtig, und wird sich einmal das Denken 
der Menschen dieser geisteswissenschaftlichen Erkenntnis zuwenden, 
dann werden ungeheuer bedeutungsvolle Forderungen für so etwas, 
wie es zum Beispiel die praktische Pädagogik ist, hervorgehen. 

Vor allen Dingen ist eines bedeutsam: Wir werden alt in unserem 
Leben. Aber eigentlich können wir nur sagen, unser physischer Leib 
wird alt. Denn so sonderbar es ist - ich habe das auch schon erwähnt - , 
unser Ätherleib, der nächste geistige Teil unseres Wesens, wird immer 
jünger. Je älter wir werden, desto jünger wird unser ätherischer Leib. 
Und während wir Runzeln bekommen und kahlköpfig werden dem 
physischen Leibe nach, werden wir, oder können wir wenigstens dem 
ätherischen Leibe nach immer pausbackiger und blühender werden. 
Aber wir müssen allerdings - so wie schon die äußere Natur dafür 
sorgt, daß der physische Leib älter wird - dafür sorgen, daß unser 
Ätherleib Jugendkräfte zugeführt erhält. Das können wir aber nur, 
wenn wir durch den Kopf solche geistige Vorstellungsnahrung ein­
führen, daß sie ausreicht, um im ganzen Leben verarbeitet zu werden. 

Es kann einem geisteswissenschaftlichen Betrachter vorschweben, 
wie man Kinder in frühester Jugend darüber unterrichtet, wie der 
Mensch ein Abbild ist des gesamten Universums, ein Abbild der gött­
lichen weisen Weltenordnung, aber einer solchen göttlichen Welten­
ordnung, daß es unmittelbar, elementar ergriffen wird, und nicht in­
dem man dem Menschen unverstandene Bibelworte vorsagt. Das 
alles aber muß aus dem Geiste der Geisteswissenschaft geschaffen 
werden, dann wird es ein vollsaftigeres Kopfwissen geben als heute. 
Das aber wird für den Menschen zeit seines Lebens ein Quell der 
Verjüngung sein, während unser gegenwärtiger Unterricht nicht ein 
solcher Quell der Verjüngung ist, sondern das Gegenteil. Und wenn 



wir heute in der glücklichen Lage sind, wegen unseres früheren 
Unterrichtes nicht die fürchterlichsten Sauertöpfe zu sein, so ist das 
nur deshalb, weil die heutige Art, für den Kopf zu sorgen - die sich 
seit ungefähr vier Jahrhunderten vorbereitet hat und die heute auf 
ihren Gipfelpunkt gelangt ist - , noch nicht so viel hat ruinieren kön­
nen von dem, was doch aus alten Zeiten als Erbkultur vorhanden ist. 
Aber wenn wir so fortfahren, daß wir bloß für den Kopf unter­
richten, dann sind wir auf dem besten Wege, wirklich Sauertöpfe zu 
erziehen. Ich habe schon neulich gesagt - der Krieg hat ja die Sache 
unterbrochen-: Groß waren in den Jahren vor dem Kriege die Züge 
nach den Sanatorien, groß waren die Mittel, [die der Mensch auf­
wendete], um seine Nervosität wegzubringen. 

Das alles hängt damit zusammen, daß dem Kopfe nicht das ge­
geben wird, was der ganze Mensch braucht. Ich habe es auch erwähnt, 
wie wenig man findet, daß in der richtigen Art einiges für diese Dinge 
gesorgt wird. Denn ich muß immer wieder daran denken, wie ich 
vor einigen Jahren einmal ein Sanatorium aufsuchte, um dort jeman­
den zu besuchen. Wir kamen gerade hin, als Mittagszeit war. Die 
ganze Menge der Sanatoriumsgäste defilierte an uns vorbei. Es waren 
ja zum Teil recht merkwürdige Menschenkinder, die wirklich ihre 
Nervosität zum Teil auf ihrem Gesichte geschrieben hatten und ihr 
Hände- und Füßegezappel hatten. Aber ich lernte dann den Aller-
nervösesten, den Allerzappeligsten in jenem Sanatorium kennen, näm­
lich den dirigierenden Arzt. Und es muß schon gesagt werden, daß ein 
dirigierender Arzt nicht die rechte Hand findet zur Kur für seine 
Gäste, wenn er selbst derjenige ist, dem die Kur am meisten not täte. 
Sonst jedoch war er ein außerordentlich liebenswürdiger Mensch, aber 
er war ein Beispiel für diejenigen Menschen, die in ihrer Jugend 
jedenfalls nicht das aufgenommen haben, was sie zeitlebens verjüngt 
halten kann. Solche Dinge lassen sich nicht durch irgendwelche ver­
einzelten Reformen ändern und aus Verhältnissen, in denen sie sind, 
in andere Verhältnisse bringen; solche Dinge lassen sich nur ver­
bessern, wenn der ganze soziale Organismus verbessert wird. Daher 
muß man seine Aufmerksamkeit auf den ganzen sozialen Organismus 
richten. Es ist schon durch die großen Weltgesetze dafür gesorgt, 



daß der Mensch als einzelner auf solchem Gebiete seinen Egoismus 
nicht befriedigen kann, sondern daß er gewissermaßen sein Heil nur 
finden kann, wenn er es sucht in der Gemeinsamkeit mit den andern. 

So stelle ich mir vor - und jeder, der nicht bloß das, was im Sinn­
lichen lebt, wie es heute üblich ist, sich vorstellt, sondern der hinaus­
zublicken vermag von dem Sinnlichen ins Übersinnliche, aus dem die 
Kräfte hereinkommen müssen zur Reformation der Welt für die 
nächste Zukunft, kann sich das vorstellen - , so stelle ich mir vor, daß 
auf solchem Gebiete, aber auch noch auf andern, die Einführung des 
Geisteswissenschaftlichen in das Leben geschehen kann, dadurch ge­
schehen kann, daß man in ehrlicher, aufrichtiger Weise im Konkreten 
das ausarbeitet, wozu die Geisteswissenschaft die Impulse geben kann. 
Sie sehen, man braucht in dem Sinne, von dem wir ja oft gesprochen 
haben und immer wieder sprechen werden, nicht zu drängen nach 
visionärem Hellsehen, sondern man braucht nur sinnvoll den Men­
schen als Ebenbild der Weltengeistigkeit zu erfassen, dann kommt 
einem schon die Geistigkeit. Man kann unmöglich den Menschen in 
seiner Ganzheit auffassen und durchschauen, ohne daß man das, was 
als Geistiges dem Menschen zugrunde liegt, durchschaut und ins Auge 
faßt. Aber eines ist notwendig, ich habe öfter darauf aufmerksam ge­
macht: die Ablegung einer gegenüber allen Weltanschauungsfragen 
heute so furchtbar vorhandenen Untugend, die Ablegung der Er­
kenntnisbequemlichkeit des Menschen. Unsere ganze geisteswissen­
schaftliche Betrachtung zeigt uns ja, daß man Schritt für Schritt vor­
wärtsgehen muß, daß man Neigung haben muß, auf Einzelheiten 
einzugehen, um ein Ganzes aus diesen Einzelheiten aufzubauen, daß 
man gewissermaßen vom sinnlich Nächstliegenden ausgehen muß, um 
ins Übersinnliche aufzusteigen. Man kann an dem sinnlich Nächst­
liegenden das Übersinnliche fast mit Händen greifen. Denn wer in 
richtiger Weise das menschliche Haupt ins Auge fassen kann, der 
sieht in ihm das, was aus dem ganzen Weltenall herausgebildet ist, und 
er sieht in dem übrigen Menschenorganismus dasjenige, was sich 
wieder hineinbildet ins Weltenall, um wieder zurückzukommen aus 
dem Weltenall in der nächsten Inkarnation. Man kann, wenn man 
richtig das äußere Sinnenfällige betrachtet, schon in ganz rechter Art 



zu dem Übersinnlichen kommen. Aber man hat nötig, die Unbequem­
lichkeit auf sich zu nehmen, den Menschen wenigstens so weit zu sei­
nem Rechte kommen zu lassen, daß man ihm in bezug auf seine Er­
kenntnis das zugesteht, was man beispielsweise der Uhr oder einem 
ganz gewöhnlichen Dinge zugesteht. Jeder, wenn er nur ein biß­
chen gelernt hat, wie die Sachen mechanisch zusammenwirken, 
wird zugeben, eine Uhr nicht zu verstehen, ohne den Zusammenhang 
der Räder ins Auge zu fassen. Über den Menschen jedoch redet 
jeder, ohne eine solche Anforderung zu stellen, und zwar glaubt 
jeder auch über das höchste Wesen des Menschen reden zu können, 
und beruft sich dann sehr häufig darauf, daß er sagt: Ja, die Wahr­
heit muß eben «einfach» sein - , und dann jene Anklage gegen 
die Geisteswissenschaft zimmert, die immer darin besteht, daß 
die Geisteswissenschaft ja viel zu kompliziert sei. Die menschliche 
Begierde mag allerdings dahin gehen, in fünf Minuten oder vielleicht 
in gar keiner Zeit sich das anzueignen, was zur Erkenntnis des höch­
sten Wesens des Menschen notwendig ist. Aber der Mensch ist nun 
einmal ein kompliziertes Wesen. Gerade darin besteht seine Größe im 
Weltenall, daß er ein kompliziertes Wesen ist, und man muß den Hang 
nach Bequemlichkeit der Erkenntnis überwinden, wenn man wirklich 
in das Wesen des Menschen eindringen will. Für unsere Zeit gibt es 
kein Verständnis desjenigen, was not tut, wenn man sich nicht in die 
Lage versetzen will, die ganze Kompliziertheit der menschlichen 
Natur wenigstens ahnungsvoll zu durchdringen. Denn dadurch, daß 
wir nur Kopfwissen pflegen, daß wir nicht mit dem ganzen Menschen 
das, was das Haupt lernt, verarbeiten wollen, und schon dem Haupte 
nicht so etwas geben, was von dem ganzen Menschen verarbeitet 
werden kann, dadurch stellen wir den Menschen in die soziale Ord­
nung so hinein, daß wir gewissermaßen das irdische Leben nicht zum 
Abbilde eines übersinnlichen, geistigen Lebens machen wollen. Wir 
leiden an einem merkwürdigen Zwiespalt. Das ist aber jetzt nicht ein 
Zwiespalt wie die andern Zwiespältigkeiten, von denen ich jetzt ge­
sprochen habe, sondern das ist ein schädlicher Zwiespalt, den wir 
überwinden müssen. 

Das menschliche Leben hat sich im Laufe der Entwickelung ver-



ändert. Um das zu beobachten, braucht man nur vier Jährhunderte 
zurückgehen, ja nicht einmal so weit. Wer nicht aus der landläufigen 
Literaturgeschichte, sondern wer aus der Geistesgeschichte das Leben 
aus seiner Wirklichkeit kennt, der weiß, wie unendlich verschieden das 
Leben und Denken noch des 18.Jahrhunderts von dem des ^ . J a h r ­
hunderts ist. Wir brauchen nur etwas zurückzugehen und werden 
sehen, wie seit vier Jahrhunderten das ganze menschliche Denken sich 
geändert hat. Das ganze menschliche Denken, das sich so geändert 
hat, ist allmählich bis zum 20. Jahrhundert dazu gekommen, immer 
abstraktere Begriffe auszubilden. Es sind immer mehr Kopfbegriffe 
gekommen. Wenn wir die vollsaftigen Begriffe der Menschen im 
13., im 14. Jahrhundert nehmen, wenn wir die Naturwissenschaft die­
ser Jahrhunderte ansehen: Es ist ein grandioser Unterschied gegen­
über dem Abstrakten, gegenüber der trockenen Gesetzmäßigkeit der 
heutigen Naturwissenschaft! Es gibt ein sehr bekanntes Buch, das 
dem Basilius Valentinus zugeschrieben wird. Sehr interessante Dinge 
finden sich darin. Vor kurzem hat nun ein schwedischer Gelehrter ein 
Buch über die «Materie» geschrieben und auch verschiedenes von 
Valentinus darin zitiert, und sein Urteil darüber ist: Das verstehe, wer 
kann; man kann es eben nicht verstehen. - Wir glauben es sehr gern, 
daß er nichts von diesem Buche des Valentinus verstehen kann. Denn 
Valentinus gelesen mit den Begriffen, die man aus der Physik und Che­
mie heute mitbringt, ist ganz unverständlich! Das hängt mit denselben 
Dingen zusammen, mit denen etwa die Tatsache zusammenhängt, daß 
sich die gute alte Lebensweisheit «Morgenstunde hat Gott und Gold im 
Munde» umgewandelt hat im Laufe der Zeit in jene andere Lebensweis­
heit «Morgenstunde hat Gold im Munde». Dadurch ist der gut euro­
päische Ausspruch «Morgenstunde hat Gott und Gold im Munde» 
amerikanisch geworden: «Morgenstunde hat Gold im Munde.» 

Jene alte Zeit war in bezug auf die Beschreibung und die Auf­
fassung der Natur durchdrungen von dem, was aus dem ganzen Men­
schen kommt. Heute ist es Kopfwissen. Dadurch ist es auf der einen 
Seite abstrakt, trocken und füllt den Menschen nicht sein ganzes 
Leben hindurch aus; und auf der andern Seite ist es doch sehr geistig. 
Wir stehen vor dieser Zwienatur, daß wir das Geistigste eigentlich 



heute erzeugen; diese abstrakten Begriffe sind das Geistigste, was es 
geben kann, aber sie sind unfähig, den Geist zu begreifen. Es ist 
ungeheuer leicht einzusehen, in welchen Zwiespalt der Mensch hinein­
kommt durch jene geistigen Begriffe, die er sich ausgebildet hat. Er 
ist gerade in diesen geistigen Begriffen merkwürdigerweise Materia­
list geworden. Aber wenn die Begriffe richtig sind, würde nie der 
Materialismus aus ihnen entstehen. Einfach das Vorhandensein der 
abstrakten Begriffe ist schon die erste Widerlegung des Materialismus. 
In diesem Zwiespalte leben wir drinnen. Wir haben uns seit vier Jahr­
hunderten ungeheuer vergeistigt, und wir müssen in diesem Gei­
stigen, das wir nur abstrakt haben, wieder das lebendige Geistige 
finden. Wir sind dazu aufgestiegen, nur gegenständliche Begriffe zu 
haben, aber wir müssen wieder zur Imagination, zur Inspiration, zur 
Intuition kommen. Wir haben abgelegt, was aus früherer uralter Erb­
weisheit in Imaginationen, Inspirationen und Intuitionen uns überkom­
men war. Wir müssen es wiederbekommen, nachdem wir uns der Voli-
saftigkeit des Wissens des ganzen Menschen soweit entäußert haben. 

Das ist etwas, was einen schon erfüllen kann mit dem Ernst gegen­
über dem Geisteswissenschaftlichen. Und wenn ich in diesen zwei 
Vorträgen, die ich jetzt wieder vor Ihnen halten durfte, mehr ein­
leitend gesprochen habe, so war meine Absicht, zu zeigen, wie aus 
der äußerlichsten Betrachtung des Menschen der Impuls hervorgehen 
kann, sich mit demjenigen zu beschäftigen, was der Welt geistig zu­
grunde liegt. Es wird die Menschheit im Verfolgen dieser Impulse 
und Ideen auf etwas kommen, was ihr heute so ungeheuer abgeht: 
innere Wahrhaftigkeit. Man kann nicht wirklich fruchtbar nach dem 
Geist streben, wenn man nicht in innerer Wahrhaftigkeit strebt, und 
man wird niemals fehl gehen, wenn man sich durch Lebenserfahrung 
die Erkenntnis erwirbt, daß eine richtige Harmonie zwischen Kopf­
wissen und Herzenswissen nur möglich ist, wenn man sich wahrhaftig 
in das Leben hineinstellt. Denn deshalb wollen gerade die Menschen 
der Gegenwart das Kopfwissen nicht in Herzenswissen überführen, 
weil das Herzenswissen nicht nur länger braucht, sondern weil es 
auch gegen das Kopfwissen reagiert, es zurückstößt, wenn es unwahr 
ist. Der übrige Mensch macht sich dann als eine Art Gewissen bemerk-



bar. Davor fürchtet sich die nur für den Kopf geneigte Menschheit 
der Gegenwart. 

Und jetzt zum Schlüsse - weil es sich für uns ja immer darum han­
deln muß, wenn wir so unter uns zusammen sind, auch die Stellung 
unseres geisteswissenschaftlichen Strebens, das wir in solcher Art 
charakterisierten, wie es heute und das letzte Mal geschehen ist, in der 
ganzen Welt einzusehen - , zum Schlüsse einige Bemerkungen, die 
sich für uns unmittelbar praktisch ergeben. 

Geisteswissenschaft kann auch nur gedeihen, wenn man mit ihr 
Ernst macht in der Wahrhaftigkeit; denn sie muß ja an tiefste Bedürf­
nisse der Menschheit gerade in der Gegenwart herangehen. Sie muß 
sich jenen Gewissensqualen aussetzen, die sehr leicht entstehen kön­
nen, wenn das Herz zum Kopfe Nein sagt. Denn immer sagt das Herz 
zum Kopfe Nein, wenn nicht Geistiges gesucht wird, oder wenn 
Wissen nur angestrebt wird aus einem bloßen Egoismus, aus Be­
gierde, Ehrgeiz und so weiter. Aus diesem Grunde war es schon not­
wendig, in dem Betriebe der Geisteswissenschaft nach keiner Seite 
hin auch nur leise Kompromisse aufkommen zu lassen. Geistes­
wissenschaft muß aus sich selbst heraus positiv betrieben werden; man 
kann nicht Kompromisse schließen mit Halbheiten, Vlertelheiten oder 
Achtelheiten; es ist heute eine zu ernste Angelegenheit. Wir dürfen 
wohl, nachdem wir einiges einleitend gesagt haben, diese Bemerkun­
gen folgen lassen, die nicht persönlich gemeint sind, wenn sie auch an 
Persönliches anschließen. Einen großen Teil der Gegnerschaft gegen 
die Geisteswissenschaft kann man nur verstehen, wenn man ihn seiner 
Genesis nach, seinem Werden nach ins Auge faßt. Da oder dort tritt 
zum Beispiel jemand auf, der sich in der heftigsten Weise gegen die 
Geisteswissenschaft wendet. Es gibt auch andere Fälle, als ich jetzt 
meine, aber in vielen Fällen geht die Gegnerschaft gegen Geistes­
wissenschaft aus so etwas hervor, wie ich jetzt einen konkreten Fall 
anführen will. 

Ich war einmal in Frankfurt am Main, um Vorträge zu halten. Da 
telephonierte mich jemand an, daß ein Herr mich sprechen wollte. Ich 
hatte nichts dagegen und sagte, er könne mich dann und dann 
sprechen. Der Betreffende kam und sagte: «Ach, ich bin Ihnen eigent-



lieh seit langer Zeit immer so nachgereist, um zu sehen, ob ich Sie 
einmal sprechen könnte.» Ich konnte nichts dagegen haben, aber ich 
hatte auch nichts dafür. Der Betreffende redete dann so um allerlei 
herum. Aber man kann schon nicht anders, als Geisteswissenschaft 
ernst zu nehmen, und wenn man das will, dann muß man manches, 
was sich aufspielt und als gelehrt erweisen will, abweisen. Man kann 
nicht mit allem Möglichen Kompromisse schließen. Ich war nicht un­
höflich gegen den Mann, aber ich ließ ihn ablaufen, ließ ihn merken, 
daß ich weiter keine Notiz von ihm nehmen würde. Es war meine 
tiefste Überzeugung, daß der Mann hohles Zeug herumredete, aber 
daß er dabei Anlehnung suchte. Das trat ja wirklich in unzähligen 
Fällen hervor. - Was ich jetzt sage, spreche ich nicht aus Albernheit, 
sondern um eben gewisse Vorgänge zu charakterisieren. - Also ich 
mußte diesen Mann ablaufen lassen. Es war vieles außerordentlich 
schmeichelhaft, was der Mann sagte, aber es kam nur darauf an, ob an 
seinen «auch» geisteswissenschaftlichen Bestrebungen etwas Wahres 
sei. Bald darnach traten in der Schweiz Ankündigungen dieses Mannes 
auf, aus denen hervorging, daß über das «Dämonische», über das 
«Teuflische» der Steinerschen Geisteswissenschaft in Grund und 
Boden zu reden wäre. - Ich könnte auch noch eine Nachgeschichte 
dieser Sache erzählen, aber das will ich schon nicht. Es ist dies aber 
eine von den Arten, wie da oder dort Gegner auftreten. Es sind sehr 
häufig Menschen, welche eigentlich irgendwie Zusammenhang ge­
sucht haben, und deren Suchen nach Zusammenhang eben aus be­
stimmten Gründen ignoriert werden mußte. Vieles mußte ignoriert 
werden, um die Geisteswissenschaft rein zu erhalten. Das mußte man 
sich schon auferlegen. 

Nun will ich im Zusammenhang damit etwas anderes erwähnen. 
Unser sehr verehrter Freund Dr. Rittelmeyer hatte vor kurzem in der 
Zeitschrift «Die christliche Welt» über das Verhältnis unserer Geistes­
wissenschaft zur religiösen Frage gesprochen und dabei versucht, 
manches andere Vorurteil gegen unsere Geisteswissenschaft in einer 
außerordentlich anerkennenswerten und dankenswerten Weise zurück­
zuweisen. Ich hoffe, daß sich alle von Ihnen mit dem Aufsatze, der von 
Dr. Rittelmeyer in der «Christlichen Welt» erschienen ist, bekannt-



machen werden. Nun aber hat sich Dr. Johannes Müller, der ja vielen 
bekannt ist, bemüßigt gesehen, eine Reihe von Aufsätzen über drei 
Nummern in derselben «Christlichen Welt» gegen diese Abhandlung 
Dr. Rittelmeyers zu schreiben. Es ist wirklich nicht meine Absicht, 
irgendwie auf das einzugehen, was Dr. Johannes Müller geschrieben 
hat. Denn seit einer langen Reihe von Jahren, die nach vorne keinen 
Anfang hat, war es im wesentlichen immer mein Bestreben, über 
Dr. Johannes Müller nicht zu reden; denn ich habe Gründe, die Gei­
steswissenschaft von dilettantischen Bestrebungen freizuhalten, sie 
nicht irgendwie in Kompromisse zu verwickeln. Und ich glaube, daß 
dies am besten zu erreichen ist, wenn man sich um das nicht kümmert, 
wenigstens nicht sprechend kümmert, was ja angeblich durch seinen 
eigenen Wert wirken muß, wenn es wirken kann. Niemals habe ich 
Dr. Johannes Müller in einem besonderen Zusammenhange erwähnt. 
Nun besteht ja in unserer Zeit nicht viel Gefühl dafür, was auf diesem 
Gebiete eigentlich in Wirklichkeit Wahrheit und Unwahrheit ist. 
Wenn Sie die Johannes Müllerschen Aufsätze jetzt durchgehen, so 
werden Sie finden, daß sie schon ein gut Stück von dem enthalten, was 
man durch Leichtsinn bewirkte oder durch sonst etwas bewirkte 
objektive Unwahrheiten nennen muß. Sie strotzen davon. Solche 
Dinge muß man nahe ins Auge fassen. Ich hatte in einem Falle eine 
solche Unwahrheit zu charakterisieren: die Dessoirschen Unwahr­
heiten in meinen «Seelenrätseln». Ich bin nun sehr gespannt, denn auf 
das, wie dort dem Professor an der Berliner Universität nachgewiesen 
ist zu schreiben, müßte eigentlich etwas erfolgen. Man lese nur den 
Aufsatz, den ich als zweiten in meinem Buche «Von Seelenrätseln» 
geschrieben habe über die Art, wie Professor Dessoir wirkt. Jeder 
natürlich, der nach diesem Aufsatze, der jetzt vorliegt, über das 
Dessoirsche Buch schreibt und diesen Aufsatz nicht berücksichtigt, 
ist ein Mitschuldiger an diesen Dingen. Aber diese Sachen nimmt man 
heute nicht so, indem mancher sich heute ausredet: Ich habe es nicht 
gewußt - , als ob nicht der, welcher etwas behauptet, die Dinge erst 
richtig ins Auge zu fassen hätte. - Nun, über derlei Kinkerlitzchen, 
daß meine Plakate «marktschreierisch» und so weiter wären, darüber 
lasse ich lieber diejenigen urteilen, welche die Johannes Müllerschen 



Vorträge und Plakate kennen; und daß bei meinen Vorträgen auf die 
besondere Sensationsbedürftigkeit der Menschen spekuliert werden 
sollte, darüber lasse ich ebenfalls andere urteilen. Es ist noch nicht 
lange her, da hat mir ein sehr geschätzter alter Herr, der sich wirklich 
ein sehr gewissenhaftes Urteil über diese Dinge bilden will, gesagt, er 
wundere sich eigentlich, daß in meine Vorträge so viele Menschen 
kämen, denn ich legte es gar nicht darauf an, daß sie leicht wären. 
Nun kann man sehr leicht beweisen, daß die Johannes Müller sehen 
Beschuldigungen unwahr sind. Denn auf die bloße Ankündigung hin 
kommen in einer Stadt, wo die Geisteswissenschaft noch nicht Fuß 
gefaßt hat, gewöhnlich nicht sehr viele Leute in meine Vorträge; wo 
aber viele kommen, da kommt das daher, weil an solchem Orte wirk­
lich darum geworben und gearbeitet worden ist. Ich will jedoch nicht 
weiter darauf eingehen, höchstens noch auf den letzten Abschnitt der 
Johannes Müllerschen Aussprache hinweisen, die sich darin ergeht, 
daß ich von dem «Drama Gottes» spreche, der durch den Menschen 
erlöst werden soll und dergleichen, und wo Johannes Müller andert­
halb Spalten dadurch zustande bringt, daß er an einer beliebigen Stelle 
aus meinem Buche «Das Christentum als mystische Tatsache» einige 
Sätze bringt, die er aus ihrem Zusammenhange herausreißt, wie es ihm 
gerade einfällt. Aber durch das, was er vorher ausgelassen hat, wird 
alles, was er sagt, zum absolutesten Unsinn. In meinem Buche über 
das Christentum wird über das «Drama Gottes und seine Verzaube­
rung» das Gegenteil gesagt. Johannes Müller redet sich jedoch damit 
heraus, daß er aus meinen Schriften nicht hat klar werden können. 
Das glaube ich ihm ganz bestimmt! Aber ohne auch nur das geringste 
verstanden zu haben, macht sich Johannes Müller über dieses Buch 
her. Ich habe öfter darauf aufmerksam gemacht, daß dieses Buch in 
dem Mysterium von Golgatha - im Unterschiede von allen übrigen 
Mysterien - den Hauptnerv sieht. Dafür hat Johannes Müller keine 
Empfindung. Ich würde also niemals verlangen, daß er mein Buch 
verstehen sollte, glaube auch nicht, daß er dazu in der Lage wäre, aber 
er kritisiert es. Und das Merkwürdige ist dies: Im Jahre 1902 ist dieses 
Buch gedruckt worden; es lag also im Jahre 1906 vier Jahre lang vor. 
Man wußte, ich habe gerade damals in der damaligen ersten Auf-



läge mein Verhältnis zur Naturwissenschaft auf der einen Seite, zur 
Philosophie auf der andern Seite auseinandergelegt. Das «Christentum 
als mystische Tatsache» ist bekanntgeworden. Nun, wenn es Jo­
hannes Müller noch nicht bekanntgeworden ist, so ist das seine Sache. 
Aber ich erwähne, daß es 1906 bekannt war, und daß es ebenso mit 
meiner Gesamtweltauffassung verbunden war, wie zum Beispiel 
meine «Philosophie der Freiheit». Wer sich also im Jahre 1906 über 
mich eine Meinung bildete, der mußte mich vom Standpunkte meiner 
ganzen Weltanschauung aus nehmen und konnte im Grunde genom­
men nicht Halbheiten nehmen. Also 1906 war die Tatsache da, daß 
das «Christentum» vier Jahre bereits erschienen war. 1906 aber wurde 
mir das Buch «Die Bergpredigt» von Johannes Müller zugeschickt. 
Darin stand als Widmung: «Herrn Dr. R.Steiner in angenehmer 
Erinnerung an die (Philosophie der Freiheit>. Mainberg, 17. VIII. 06.» 
Diese Angelegenheit gehört zu denjenigen, wo ich in die Notwendig­
keit versetzt war, zu ignorieren; denn es war nicht möglich, Kompro­
misse zu schließen nach jenen Richtungen, von denen ich gesprochen 
habe. Und ich betrachte es als mein gutes Recht, statt jemandem zu 
sagen: Ich sehe Ihre Dinge als dies und das an - , zu schweigen, wenn 
er in dieser Weise an mich herantritt. Aber daß man schweigt, ärgert 
unter Umständen die Leute am allermeisten. Ich sagte, man müsse die 
Gegnerschaft gegen die Geisteswissenschaft in den realen Verhält­
nissen suchen. Das ist den Leuten oft viel unangenehmer, wenn man 
die realen Verhältnisse aufdeckt. Ich könnte noch unangenehmere 
Dinge erzählen. Aber wer jetzt die Aufsätze von Dr. Johannes Müller 
über unseren Freund Dr. Rittelmeyer liest, der wird vielleicht gut tun, 
nicht bloß in diesen Dingen die Gegnerschaft zu suchen, sondern in 
solchen Beiträgen, von denen ich einen kleinen anführte. Man muß 
überall nachgehen, ob man nicht viel wahrere Gründe als die an der 
Oberfläche liegenden findet. Es wurmt, wenn jemand «in angenehmer 
Erinnerung an die <Philosophie der Freiheit)» herankommt und der 
andere nicht darauf eingeht und keine Antwort gibt. 

Ich wollte Ihnen diesen kleinen Beitrag vielleicht auch zur Psycho­
logie Johannes Müllers nicht vorenthalten, damit Sie auch dort klarer 
sehen, als Sie vielleicht bloß durch seine Aufsätze sehen würden. 


