ZWEITER VORTRAG

Dornach, 30. September 1917

Heute méchte ich einiges mehr zur Vorbereitung fiir das Bild geben,
das ich dann morgen in einem umfassenderen Sinne zum Abschiufl
bringen werde.

Die Gegenwart ist eine Zeit — Sie werden es wiederum aus dem
Inhalt der gestrigen Betrachtungen gefiihlt haben —, von der man
sagen kann, daf} sich viel wird dndern miissen im Denken, im Fiih-
len, im Wollen der Menschen. Die Seelenrichtungen werden andere
werden miissen. Gerade mit Bezug auf das innerste Seelenleben
werden alte, vererbte, anerzogene Gewohnheiten schwinden mis-
sen, und eine neue Form des Denkens und Fihlens wird auftreten
miissen. Das wird die Zeit fordern. Ich denke, es kann auf jeden
einen bedeutsamen und tief in die Seele gehenden Eindruck machen,
wenn er die Wahrheit, die gestern besprochen worden ist, auf seine
Seele wirken 1afit, die Wahrhert, trivial gesprochen, von der Aus-
tauschbarkeit zerstorender Vorginge hier auf dem physischen Plan
und der Spiritualisierung der Menschheit. Denn bedenken wir nur
einmal, daf§ wir unter dem Eindruck einer solchen Wahrheit geno-
tigt sind, uns mit den Toten, mit den Hinweggegangenen als eine,
sagen wir soziale Einheit zu fiihlen. Man kann gewif§ mit tiefem
Schmerze empfinden, was hier auf dem physischen Plane geschieht,
und man soll es; aber man darf auf der andern Seite nicht vergessen,
daf} die Seelen, die nicht zu den wenigen gehéren, die in den letzten
Jahrzehnten spirituelles Leben aufgenommen haben, diirsten nach
zerstorenden Vorgingen hier auf dem physischen Plan, weil sie aus
diesen zerstorenden Vorgingen Krifte fir das geistig-seelische Le-
ben nach dem Tode schépfen. Und wir bekommen daraus die prak-
tische Aufforderung, alles, was an uns 1st, zu tun, um das einzige,
was in der Zukunft von der Menschheit die zerstérenden Krifte
wird hinwegnehmen konnen — das spirituelle Leben ~, zu {6rdern.
Wir miissen es uns nur ganz klarmachen, dafl fiir vergangene Zeiten
es anders war, daf! da noch nicht in solchem Ausmafle galt, dafl jedes



materialistische Zeitalter ein Zeitalter der Kriege, der Verwiistungen
hervorrufen mufl. Aber in der Zukunft wird es so sein.

Die Menschheit leidet ja unter vielen von alters her gekommenen
Illusionen. Diese Illusionen waren bisher nicht so schlimm, wie sie
in der kiinftigen Entwickelung der Menschheit sein werden. Nun
kann man ja im allgemeinen sagen, daf§ die Seelen der zeitgenossi-
schen Menschen noch recht sehr schlafen und vieles von dem nicht
bemerken, was sich in unserer Gegenwart so gewaltig dndert. Aber
manchmal kommt dies oder jenes doch instinktiv durch. Mancher
empfindet dann die groflen Ritsel der Gegenwart. Nur sind viele
noch nicht veranlagt dazu, sie in aller Tiefe, mit aller Energie zu
empfinden.

Ein solches Ritsel wird jetzt unter dem Eindrucke der stiirmi-
schen, zerstdrerischen Ereignisse von einigen Menschen bemerkt.
Aber in vieler Beziehung sind diese Menschen hilflos, sich Antwort
zu geben auf solche Ritsel. Das Ritsel, das ich meine, ist die in der
Menschheitsentwickelung vorhandene Diskrepanz zwischen der in-
tellektuellen Entwickelung und der moralischen Entwickelung.
Zum ersten Mal ist dieses ja auch in der neueren Zeit, der Zeit der
materialistischen Vorstellungen, wiederum gerade den Darwinisten
aufgegangen; auch Haeckel hat eine dhnliche, dahingehende Bemer-
kung in seinen «Weltritseln» gemacht. Aber jetzt wihrend dieser
Kriegszeit merkt man immer mehr und mehr, wie diese Disharmo-
nie zwischen dem intellektuellen und dem moralischen Leben der
Menschheit in threr Entwickelung fiir gewisse Seelen ein Ritsel
wird. Die Leute sagen sich mit Recht: Welche ungeheuren Fort-
schritte hat das intellcktuelle, das Verstandesleben gemacht, dasjeni-
ge Leben, welches heute viele Menschen wissenschaftliches Leben
nennen, worauf sie die heutige materialistische Weltanschauung
bauen, welche ungeheuren Fortschritte hat der Verstand des Men-
schen gemacht, die Durchdringung der Naturgesetze; die Beherr-
schung der Naturgesetze, um allerlei Instrumente — in der neueren
Zeit insbesondere Mordinstrumente — zu bauen! Uber anderes wer-
den die Menschen noch aus dieser ithrer Wissenschaft heraus nach-
denken; sie werden zum Beispiel analysieren, woraus die Nahrungs-



mittel bestehen und werden chemische Nahrungsmittel fabrizieren,
ohne Ahnung davon, daf§ chemische Nahrungsmittel nicht in dem-
selben Sinne Nahrungsmittel sind wie diejenigen, welche die Natur
liefert, trotzdem sie aus demselben Stoff bestehen kdnnen.

Die intellektualistische, die, wenn wir so sagen wollen wissen-
schaftliche Entwickelung ist in aufsteigender Linie verlaufen. Nicht
in demselben Mafle hat sich das Moralische der Menschen entwik-
kelt. Wie hitte die gegenwartige Weltkatastrophe hereinbrechen
konnen, wie hatte sie verlaufen konnen in der Weise, wie sie heute
verliuft, wenn die moralische Entwickelung der Menschen in glei-
chem Mafle fortgeschritten wire wie die intellektuelle! Ja man kann
sagen: Gerade dadurch, dafl die moralische Entwickelung der Men-
schen nicht fortgeschritten ist, hat die intellektuelle Entwickelung
eine gewisse unmoralische Signatur angenommen, ist geradezu in
vieler Beziehung zu einem Zerstorerischen fortgeschritten. — Das
bemerken heute schon viele Menschen, dafl eine Diskrepanz, eine
Disharmonie vorhanden ist zwischen der moralischen und der intel-
lektuellen Entwickelung der Menschen. Nur fordert es die heutige
Zeit nicht, daf} solche Fragen, wenn sie der wirklichen Evolution der
Menschheit niitzen sollen, tief genug angefafit werden, daf} sie da
angefaflt werden, wo man wirklich sieht: Der heutige Mensch kann
sich ja iber die tieferen Untergriinde des menschlichen Denkens
und Handelns gar nicht unterrichten, weil ihm sich alles vermischt,
was im Menschen getrennt und ganz verschiedenen Gebieten des
Weltenalls zugeordnet 1st.

Die heutige Wissenschaft hat den Menschen vor sich — physischer
Leib, Bildekrifte- oder Atherleib, astralischer Leib, Ich —, aber das
alles durcheinandergemischt. Die Wissenschaft unterscheidet das
nicht. Aber wie kann es denn zu einer Wissenschaft, die ausreichend
ist, um die Dinge zu begreifen, tiberhaupt kommen, wenn man alles
durcheinandermischt, da doch diese verschiedenen Glieder der
Menschennatur ganz verschiedenen Gebieten des Weltenalls zu-
geteilt sind, mit ganz verschiedenen Sphiren des Weltenalls zusam-
menhingen? Mit unserem physischen Leib und unseren Bildekraf-
ten sind wir hier in der physischen Welt; mit unserem astralischen



Leib und unserem Ich gehen wir jede Nacht in eine ganz andere
Welt hinein, in eine Welt, die zunachst auflerordentlich wenig zu
tun hat mit der Welt, in der wir das Tagwachen zubringen. Die bei-
den Welten wirken eigentlich nur dadurch zusammen, daf} sie eben
in der menschlichen Natur zusammenkommen.

Und dann bedenken Sie, um wieviel jlinger das menschliche Ich
und der menschliche astralische Leib sind als der physische Leib und
der Atherleib! Die erste Anlage zu unserem physischen Leib, wir
haben sie erhalten wihrend der alten Saturnzeit. Sie hat vier Stadien
durchgemacht: durch die Saturn-, Sonnen-, Monden-, Erdenzeit bis
zur heutigen Erdenentwickelung. Drei Stadien hat der Atherleib,
zwel Stadien hat der Astralleib durchgemacht. Das Ich ist erst
wihrend der Erdenzeit dazugekommen, das ist jung; das gehort also
einem ganz andern kosmischen Zeitalter an. Nun ist aber der Appa-
rat fiir unsere Intellektualitit, dasjenige, was als Werkzeug dient
unserer Intellektualitit, innig zusammenhingend mit unserem phy-
sischen Leib. Nur dadurch, dafl unser physischer Leib eine so um-
fassende Entwickelung durch die Saturn-, Sonnen-, Monden-, Er-
denzeit durchgemacht hat, nur dadurch ist er dieses vollkommene
Instrument geworden, welches wir erkennen in der Nervenentwik-
kelung, in der Gehirnentwickelung, in der Blutentwickelung. Dieses
vollkommene Instrument beniitzen wir, wenn wir intellektualistisch
tatg sind.

Nun habe ich einmal gerade hier an diesem Orte angedeutet, wie
ja der Mensch viel komplizierter ist, als man eigentlich denkt. Wenn
wir so sagen: «physischer Leib» — so ist das wiederum nicht ein Ein-
faches. Dieser physische Leib trigt nimlich in sich die vom Saturn
heriibergebrachten Anlagen. Dann kam der Atherleib dazu. Aber
dieser Atherleib hat sich wiederum ein Glied im physischen Leib
errichtet, der Astralleib wieder ein Glied im physischen Leib, das Ich
wieder ein Glied im physischen Leib. So daf} dieser physische Leib
eigentlich fiir sich viergliedrig ist: Ein Teil des physischen Leibes ist
sich selber zugeordnet, ein Teil dem dtherischen Leib, ein Teil dem
Astralleib, ein Teil dem Ich. Sehen wir einmal ab vom Atherleib, der
ja wiederum dreiteilig ist, weil ein Glied des Atherleibes sich selbst



zugeteilt ist, ein Glied dem Astralleib, ein Glied dem Ich, bleiben wir
beim physischen Leib. Da zeigt sich uns, daf in der Nacht, wenn wir
schlafen, dasjenige im physischen Leibe, was sich selbst zugeteilt ist,
selbstverstindlich sein Leben fortsetzt; das, was dem Atherleib zuge-
teilt ist, kann auch sein Leben fortsetzen, denn der Atherleib ist beim
physischen Leib dabei. Aber wie ist es denn in der Nacht bei dem-
jenigen Teil des physischen Leibes, der dem astralischen Leib zu-
geteilt ist, der darauf hinorganisiert ist, dafy der astralische Leib hin-
aus will — der astralische Leib ist ja herau8en in der Nacht -, und wie
ist es bei demjenigen Teile, der dem Ich zugeteilt ist? Das Ich ist auch
heraulen. Diese zwei Glieder — nennen wir sie astral-physischen
Leib und das andere Ich-physischen Leib —, diese zwei Glieder sind
in der Nacht von dem, was sie eigentlich durchorganisiert, verlassen.
Wir sind ja mit unserem Ich und mit unserem Astralleib heraus aus
dem, wozu sie im physischen Leib geh6ren. Wir lassen also eigent-
lich im Bette etwas zurtickliegen, solange wir da zwischen Geburt
und Tod leben, das unversorgt bleibt, unversorgt von demjenigen
Teil, dem es zugeordnet ist. Das mufl anders wirken im Schlafe, als es
wihrend des Tageslebens wirkt; das konnen Sie ja einsehen. Denn
wiahrend des Tageslebens wird es durchstromt und durchglitht vom
astralischen Leib und vom Ich, wihrend der Nacht, wahrend des
Schlafes nicht. Heute fragt der Mensch nicht, wie das ist, weil, wie
gesagt, ihm alles durcheinanderschwimmt und durcheinander-
gemischt ist, weil er nicht unterscheidet diese voneinander sehr deut-
lich zu unterscheidenden Glieder seiner Leiblichkeit.

Dasjenige im menschlichen physischen Leib, das man das Astral-
Physische nennen konnte, das wirkt wihrend des Schlafens in der
Nacht mit Kriften, die sehr dhnlich sind den Kriften des Merkur,
den Merkurialkriften, den Kriften, die das Merkur flissig machen
und so weiter. Dagegen das, was im physischen Leib zugeteilt ist
dem Ich, das wirkt wihrend des Schlafens wie Salz, so dafl der
Mensch eigentlich wahrend des Schlafens durchwogt ist von Salz
und Merkur. Solche Dinge haben die ernstzunechmenden Alchi-
misten vor dem 14. Jahrhundert noch gewufit. Nachher erst ist die
alchimistische Sektiererei gekommen und auch die Biicher, die man



heute gewohnlich liest. Nachgewirkt haben allerdings solche Er-
kenntnisse bei Jakob Bohme, der von Salz, Merkur, Schwefel
spricht.

Das sind gewisse Geheimnisse der Menschennatur. Und dasjeni-
ge, wovon wir eben gesprochen haben, kénnten wir so bezeichnen,
dafl wir sagen: Wir sehen hinunter, wenn wir schlafen, auf einen
merkurial-salzig gewordenen Leib. Dafl der Leib merkurialisch
wird, das hat sehr bedeutsame Folgen, von denen wir vielleicht im
Laufe dieser Wochen sprechen werden. Dafl der Leib salzig wird,
ich meine, das wire gar nicht einmal so schwierig fiir den Menschen
selbst zu bemerken, wenn er des Morgens aufsteht.

Was bedeutet das aber? Gewissermaflen in das, was salzig, also
mineralisch geworden ist, was in dem Menschen eingeschlossen
ist, und in dasjenige, was merkurialisch ist, was wiederum in dem
Menschen wie Belebendes ithn durchstromt — denn das Merkuria-
lische ist in Wirklichkeit ein Belebendes —, in das fahrt beim
Aufwachen hinein das Ich und der astralische Leib, welche wih-
rend des Nachtschlafes in der geistigen Welt gewesen sind. Es
treffen also Dinge zusammen, die wihrend des Nachtschlafes
nicht beieinander sind. In diesem Aufeinanderwirken gibt es die
Moglichkeit, das herauszutragen, was man sich in der geistigen
Welt aneignet. Merkur, Salz haben geruht; jetzt kommt Ich und
astralischer Leib hinein, durchdringen sie mit dem, was sie erlebt
haben in der geistigen Welt. Dadurch wird das Instrument des
physischen Leibes, das seit dem Saturn sich entwickelt hat, sogar
noch bereichert. Haben wir auf der einen Seite im physischen
Leibe ein Instrument, dessen wir uns ja bedienen bei unserer
intellektuellen Tatigkeit, das so altehrwiirdig und gut ausgebildet
ist, weil es so lange Zeitrdume der Entwickelung hinter sich hat,
so kann auflerdem durch den Vorgang, den ich Thnen eben be-
schrieben habe, ein Einfluf} aus der geistigen Welt in der Gegen-
wart hinzutreten. Daher kommt es, daf} die Menschen heute auf
das Werkzeug der Intellektualitit aus der geistigen Welt heraus
wirken konnen und daf} die Intellektualitit so bedeutsam sein
kann in der Gegenwart.



Aber die Welt, in der wir sind vom Einschlafen bis zum Aufwa-
chen, sie hat eine bestimmte Eigentimlichkeit: sie hat nichts in sich
von moralischen Gesetzen. So sonderbar Thnen das scheinen kann,
vom FEinschlafen bis zum Aufwachen sind Sie in einer Welt, die
nichts von moralischen Gesetzen in sich hat. Es ist eine Welt, wel-
che, man konnte auch sagen, noch nicht moralisch ist. Heraus brin-
gen wir, wenn wir aufwachen, aus dieser Welt zwar Impulse, die
dann den physischen Leib, den Atherleib ergreifen kénnen nach der
Richtung der Intellektualitit, die thn aber nicht ergreifen kénnen
aus dieser geistigen Welt heraus in der Richtung der Moralitat. Das
ist ganz ausgeschlossen, denn in der Welt, in der wir vom Einschla-
fen bis zum Aufwachen sind, gibt es keine moralischen Gesetze.
Diejenigen Menschen, die da glauben, daf} es gescheiter wire, wenn
die Gotter die Sache so angeordnet hitten, daf} der Mensch nicht auf
dem physischen Plan zu leben brauchte, diese Menschen irren gar
sehr, denn der Mensch konnte dann nie moralisch werden. Das
Moralische eignet sich der Mensch nimlich gerade durch sein Leben
hier auf dem physischen Plane an. Moralisch konnen die Menschen
nur auf dem physischen Plan werden. Also wir tragen aus der geisti-
gen Welt wohl Weisheit hinein in den physischen Leib, wir tragen
aber nicht Moralitit hinein.

Das 1st ein sehr Wichtiges, Bedeutsames, das uns nun aufklirt
dartiber, warum die Menschen in bezug auf das Moralische zu-
rickgeblieben sein miissen, wihrend die Gotter sehr gut vor-
gesorgt haben fiir die Intellektualitit der Menschen, die sie den
Menschen nicht nur zugeleitet haben durch das Werkzeug von
Saturn-, Sonnen-, Monden- und Erdenzeit, sondern fir die sie
thnen auch noch Zehrgelder geben, indem sie sie in der Welt mit
Weisheit durchdringen, in die der Mensch eingeht wihrend des
Schlafens. Ahnliche Zustinde, wo man wihrend des Schlafens mit
einer moralischen Welt in Zusammenhang kommt, werden wir erst
in spiteren Zeitriumen, in der zweiten Hilfte der Venusentwicke-
lung erleben. Das ist eine Tatsache, die uns zeigt, von welch
unendlicher Bedeutung es ist, darauf zu sehen, dafl unser soziales
Leben von Moralitit durchdrungen werde.



Diese Dinge sind es, an welche die gegenwirtige Menschheit
nicht heran will. Die Ritsel werden zuweilen empfunden, wie ich
Thnen sagte; aber an die tieferen Griinde wollen die Menschen nicht
heran, weil ithnen das unbequem ist, weil sie den Menschen nehmen
wollen so, wie er dasteht, und nicht bedenken, daff dieses Menschen-
wesen Zusammenhinge in sich schliefit, die in die Welten des Kos-
mos hinausgehen, iiber den Raum und tber die Zeit hinaus, und daff
der Mensch gar nicht erklarlich ist in seinem gewdhnlichen Sich-
Ausleben, wenn man diese Zusammenhinge nicht beriicksichtigt.
Das ist die groflartige, gewaltige Tatsache, daff uns der Schlaf wohl
fur die Intellektualitat, ja sogar fiir das Genie niitzt — denn auch das
Genie bringt aus dem Schlafe das mit, womit es seinen merkurialen
Bestandteil und seinen Salzbestandteil durchdringt, und darauf be-
ruht sogar die Ausbildung des Genies —, daf aber fir die Moralitit
nur gesorgt werden kann, indem der Mensch nach und nach hier auf
dem physischen Plan sich durchdringt mit dem, was eben Moralitdt
darstellt.

Der Mittelpunkt des moralischen Lebens ist doch fiir die Erden-
menschheit der Christus-Impuls. Daher ist es von solcher Bedeu-
tung — ich habe das 6fter von andern Gesichtspunkten aus hervor-
gehoben —, dafl der Mensch gerade hier auf dem physischen Plan mit
dem Christus-Impuls zusammenkommt. Das ist etwas, was erfafst
werden mufl von den verschiedensten Gesichtspunkten aus. Daher
wird es begreiflich erscheinen, dafl, wenn jemand noch so sehr durch
Instinkt Weisheitsimpulse hat — denn im Schlafe teilen sich Weis-
heitsimpulse mit —, so daf§ er die kompliziertesten Maschinen erfin-
den kann, teilnehmen kann an dem wissenschaftlich-technischen
Fortschritt, daff dies gar nicht mit der Moralitdt zusammenzuhingen
braucht, weil die Moralitit eigentlich in einer ganz andern Sphire
liegt.

Solche Dinge sind heute den Menschen unbequem zu erfahren
und unbequem zu wissen. Und dennoch miissen sie bekannt wer-
den, wenn wir aus dem Chaos, in das die Welt geraten ist, heraus-
kommen wollen. Und es ist auflerordentlich ernst mit diesen Wahr-
heiten. Es geht die Entwickelung der Menschheit nicht weiter, wenn



diese Wahrheiten nicht Fuf) fassen im Erdenleben, denn die Gotter
haben die Menschen nicht zu Automaten machen wollen, um gewis-
sermaflen automatisch auf sie zu wirken, sondern sie haben sie zu
freien Wesen machen wollen, die erkennen konnen, wodurch sie
vorwirtsgebracht werden. Der Einwand: Warum greifen die Gotter
nicht ein? — gilt nicht. Ansitze miissen gemacht werden; aber wenn
ein solcher Ansatz zur spirituellen Erkenntnis einmal nicht gliickt,
so darf kein falscher Schlufl daraus gezogen werden, sondern die
Spaterkommenden miissen daraus um so mehr den Impuls fassen, in
dem Sinne zu wirken, der solchem Ansatz fir spirituelle Weiter-
entwickelung entgegenkommt.

Ich habe mich in der letzten Zeit viel mit einem bedeutsamen An-
satz beschaftigen miissen, der gemacht worden ist und der dazumal
nicht in umfinglicher Art gegliickt ist. Es war, als ich fiir die Zeit-
schrift «Das Reich» den ersten Teil meines Aufsatzes — der aber
weiter fortgesetzt werden wird - iiber «Die Chymische Hochzeit
des Christian Rosenkreutz anno 1459» geschrieben habe. Diese
«Chymische Hochzeit des Christian Rosenkreutz anno 1459» ist
geschrieben im Anfang des 17. Jahrhunderts. 1603 haben sie schon
Leute zu lesen bekommen; 1616 ist sie erschienen. Johann Valentin
Andreae hief} der Verfasser, aber Andreae hat auch andere Schriften
geschrieben: die sogenannte «Fama fraternitatis» und die «Confes-
sio» — merkwiirdige Schriften, tiber welche die Leute alle méglichen
gereimten, aber meistens ungereimten Meinungen geduflert haben.
Ich will heute nichts anderes iiber diese Schriften andeuten, als daf
sie, trotzdem sie zunichst den Findruck von Satiren machen kon-
nen, doch einen groflen Impuls hatten, den Impuls, zu vertiefen die
Naturerkenntnis im Geistigen — man konnte sagen: die Geist-
Erkenntnis der Natur — bis zu jenem Punkt, wo man durch eine
tiefere Erfassung der Naturgesetze auch die Gesetze des sozialen
Menschenlebens entdeckt, die Gesetze des menschlichen Zusam-
menlebens findet.

Auf diesem Gebiete wird es ja den Menschen ganz besonders
schwer, die Maja, die Tauschung, von der Wirklichkeit zu unter-
scheiden. Diejenigen Motive, die wir uns bei unserem Handeln oft-



mals zuschreiben oder die uns andere zuschreiben, sind ja nicht die
wahren. Das schmerzt den Menschen, daff es so ist, aber — ich habe
ja das ofter auseinandergesetzt — es sind nicht die wahren. Und die-
jenigen Positionen im dufleren sozialen Leben, die die Menschen
einnehmen, sind auch nicht die wahren. Der innere Mensch ist doch
in den meisten Fillen ein ganz anderer als der duflere Mensch im
sozialen Dasein und als er sich vor sich selbst erscheint. Wie stark
glauben die Menschen, wenn sie dies oder jenes tun, sie handeln aus
diesem oder jenem Motiv heraus! Mancher meint, recht selbstlose
Motive zu haben, wahrend seine wirklichen Motive nichts anderes
als brutalste Selbstsucht sind. Aber das weif er nicht, weil man tber
sich selber und tber seine sozialen Zusammenhinge in der Maja
lebt. Und tber die Wirklichkeit kann man sich auch auf diesem
Gebiete nur aufkliren, wenn man tiefer in der Wesen Zusammen-
hinge hineinsieht.

Unter anderem war auch Johann Valentin Andreae einer, der tie-
fer hineinsehen wollte in diese Zusammenhinge. Hineinzuschauen
in die Wirklichkeit, iber die Maja hinaus: darauf kam es unter ande-
rem auch Johann Valentin Andreae an. Aber er war natiirlich kein
solcher Trivialling, der da glaubte, das konne man mit all den Tira-
den machen, mit denen die heutigen tiefen Piadagogen und derglei-
chen die Welt reformieren wollen, sondern er war sich klar dartuber,
dafl man zuerst tiefere Blicke hineintun muf} in die Zusammenhinge
der Natur, um in der Natur den Geist zu finden. Dann findet man
auch die Fiden, durch die der Mensch wirklich mit dem Geistigen
zusammenhingt. Dann kann man aber auch erst wissen, welche
wirklichen sozialen Gesetze man braucht. Man kann nicht tiber so-
ziale Zusammenhinge nachdenken, wenn man ein naturforscherisch
denkender Mensch im heutigen Sinne ist, weil man da die Natur an
der Oberfliche und das soziale Leben an der Oberflache hat. Johann
Valentin Andreae suchte die Natur in den Tiefen und das soziale
Leben in den Tiefen. Da kommen sie erst zusammen. In Wirklich-
keit ist es so: Wenn Sie sich die Grenze zwischen der Maja und der
Wirklichkeit denken, so haben Sie auf der einen Seite ein Guckloch
fir die Natur und auf der andern Seite ein Guckloch fiir das soziale



Leben. Und nur dann, wenn man tiefer hineinsieht, sieht man:
Da treffen sie sich rickwarts.

Aber dahin werden die Menschen nicht kommen; sie werden da-
bei stehenbleiben, einige Naturgesetze an der Oberfliche zu beob-
achten, und werden dann alles mégliche aus ithrem Empfinden, aus
ithrer Oberflachlichkeit heraus iber das soziale Leben reden. Da
wird man aber kein Erkenner des Zusammenhanges, wie es bei
Johann Valentin Andreae angestrebt wurde; da wird man héchstens
— verzeihen Sie, man mufl manchmal die Dinge beim rechten Namen
nennen —, da wird man hochstens ein Woodrow Wilson; da bleiben
die Dinge ohne Zusammenhang. Johann Valentin Andreae wollte
den Zusammenhang. Dieses Streben durchpulst solche Werke wie
seine «Fama fraternitatis», seine «Confessio fraternitatis». Es war
eine Adresse an die Staatsoberhidupter, an die Staatsmanner seiner
Zeit, es war ein Versuch, eine soziale Ordnung zu begriinden,
die dem wahren, nicht dem Majawesen entsprechen sollte. 1614
erschien die «Fama fraternitatis», 1615 die «Confessio», 1616 die
schon 1603 geschriebene «Chymische Hochzeit Christiani Rosen-
creutz». 1618 kam der Dreifligjahrige Krieg, der durch seine Ver-
haltnisse hinwegfegend war fiir Edelstes, das angestrebt war durch
die «Fama fraternitatis», durch die «Confessio».

Wir leben heute in einem Zeitalter, in dem ein Jahr Krieg durch
sein Zerstorerisches reichlich so viel bedeutet wie dazumal zehn Jah-
re. Wir haben schon reichlich einen Dreifligjahrigen Krieg, an dem
Mafistab der damaligen Zeit gemessen, hinter uns. Dies, meine lie-



ben Freunde, versuchen Sie zu erfassen als einen Gedanken, der Sie
hineinfithren kann in das Wollen und Streben, das in einer ihnlichen
Weise im 17. Jahrhundert aufgetreten ist, aber durch die Tatsachen
des Dreifligjahrigen Krieges unterbrochen worden ist. Und ich sagte
schon: Wenn solche Dinge als Ansatz da sind, muff man sich spater
nicht abhalten lassen, sondern im Gegenteil sich zu umso stirkerer
Tatigkeit anspornen lassen, damit ein folgender Versuch nicht wie-
derum mifigliickt. Aber dazu ist es notwendig, das Leben wirklich
kennenzulernen.

Nun will ich diese Betrachtungen ankniipfen an Betrachtungen,
die ich im vorigen Jahr und im Beginne dieses Jahres hier gepflogen
habe. Ich habe Sie aufmerksam gemacht auf einen merkwiirdigen
Verlauf des gesamten Menschenlebens, der gesamten Menschheits-
evolution. Ich habe Sie aufmerksam darauf gemacht, dafl, wihrend
der einzelne Mensch, der individuelle Mensch, an Jahren zunimmit,
also 1, 2, 3, 4, spiter 30, 35, 40 und so weiter Jahre alt wird, es bei der
Menschheit als Gesamtheit umgekehrt ist. Die Menschheit als Ge-
samtheit war erst alt und wird immer jiinger und jiinger. Wenn wir
in der Zeit zuriickgehen — wir brauchen fiir diese Betrachtungen nur
bis zur Grenze zwischen dem atlantischen Leben und dem nach-
atlantischen Leben, bis zur atlantischen Katastrophe zuriickzu-
gehen —, da kommen wir zuerst in die altindische, in die urindische
Epoche zuriick. Da waren die Verhiltnisse im dufleren Leben ganz
anders; da war die Menschheit als Ganzes so, daf} sie entwickelungs-
fahig blieb bis Giber die Fiinfzigerjahre hinaus. Wir sind heute nur in
den Kindheitsjahren bis zu einem bestimmten Jugendjahre so ent-
wickelungsfihig, dafl die korperliche Entwickelung zusammen-
hangt mit der seelisch-geistigen. Wenn wir Kind sind und dann her-
anwachsen als Jungling oder Jungfrau, da geht die physische Ent-
wickelung der seelisch-geistigen Entwickelung parallel. Dann hort
das aber auf. — So ging es nun fort, daff also in der altindischen Zeit
die Menschen in der seelisch-geistigen Entwickelung abhingig blie-
ben von ihrer korperlichen Entwickelung bis in die Fiunfzigerjahre
hinauf. Man entwickelte sich immer hinauf so wie ein Kind, und
das war erst dann abgeschlossen, wenn man ein Greis war. Daher



gab es dazumal jenes unbedingte, demutvolle Hinaufsehen zu alten
Menschen.

Dann kam die urpersische Zeit. Da waren die Menschen nicht
mehr so hoch hinauf entwickelungsfahig, sondern nur bis in die
Vierziger- und Fiinfzigerjahre, anfangs der Flinfzigerjahre; dann in
der dgyptisch-chalddischen Zeit nur bis in die Vierzigerjahre. Dann
kam die griechisch-lateinische Entwickelung; da blieben die Men-
schen nur bis zum 35. Jahre entwickelungsfihig. Und dann kam die
Zeit — Sie wissen ja, die griechisch-lateinische Zeit beginnt im 8.
Jahrhundert vor dem Mysterium von Golgatha —, in welcher die
Menschheit nur bis zum 33. Jahre entwickelungsfihig blieb. Das
war die Zeit, in der das Mysterium von Golgatha stattfand. Die
Menschheit begegnete sich in ihrem Alter mit dem Alter, in dem der
Christus durch das Mysterium von Golgatha ging.

Aber dann wurde die Menschheit immer jiinger und jiinger.
Nachdem beim Aufgange des fiinften nachatlantischen Zeitraumes,
im 15. Jahrhundert, die Menschheit nur noch bis 28 Jahre entwicke-
lungsfihig war und dann stehenblieb, sind wir heute bereits dahin-
gekommen, dafl die Menschen, durch die Natur sich selbst iiberlas-
sen, Uiberhaupt nur 27 Jahre alt werden. Wihrend in alten Zeiten die
Menschen bis ins hohe Alter hinauf von selber entwickelungsfahig
blieben, mufl heute ein Mensch seine Entwickelung, die von selber
kommt, die an seine Koérperlichkeit gebunden ist, mit 27 Jahren ab-
schlieffen, wenn er nicht einen inneren, seelischen Impuls spirituell
aufnimmt und von innen sich weitertreibt. Diejenigen, bei denen das
nicht der Fall ist, die sich nicht von innen weitertreiben, die nicht
Spirituelles aufnehmen, die bleiben heute 27 Jahre alt, und wenn sie
100 Jahre alt werden. Das heif3t, sie tragen die Charakteristiken, die
Merkmale des Siebenundzwanzigjahrigen an sich. Daher haben wir
heute, weil die Menschen es ablehnen, innerliche, spirituelle Impulse
zu suchen, eine Kultur, ein soziales Leben, das siebenundzwanzig-
jahrig ist. Wir wachsen nicht hinaus im dufleren sozialen Leben tiber
das Siebenundzwanzigjihrige. Das Siebenundzwanzigjahrige be-
herrscht die Menschheit. Wenn es noch so weitergeht, wird die
Menschheit bis 26, 25, 24 Jahre herabkommen, im sechsten nach-



atlantischen Zeitalter nur bis zum 21. Jahre und spater bis zum
14. Jahre.

In alle diese Dinge mufl hineingeschaut werden, und alle diese
Dinge miissen nicht pessimistisch aufgenommen werden, sondern
s0, daf sie in uns den Impuls bilden, zum spirituellen Leben zu ge-
hen und das, was uns die Natur nicht mehr geben kann, von innen
heraus zu suchen.

Das zeigt von einer andern Seite, wie notwendig spirituelle Im-
pulse in der Kultur sind. Die charakteristischsten Menschen, die
fihrenden Menschen der Gegenwart sind heute solche, die nicht
iber das 27. Jahr hinauswachsen. Sie sind tonangebend. Was wire
denn ganz besonders tonangebend? Nun, sagen wir, wenn heute ein
Mensch mit einem regen Leben geboren wiirde und nicht viel Tra-
ditionelles, sondern gerade das, was die Natur hergibt, ohne viel
Einfliisse von auflen in sich aufnehmen wiirde, dann wiirde er so-
zusagen das, was von selber kommit, so recht charakteristisch in sich
tragen. Bei vielen firbt und nuanciert das die Erziehung. Aber neh-
men wir einen ganz charakteristischen Menschen, der so recht nur
die Merkmale der Gegenwart an sich triige, der vielleicht in irm-
lichen Verhaltnissen geboren ware und nicht eine Erziehung auf-
nehmen wiirde, die viel auf Tradition baut, sondern der nur das auf
sich wirken liefle, was gerade aus den Verhiltnissen in ihn hineinflie-
en kann: Da wiirde er aufwachsen, wiirde zunichst recht rege wer-
den, weil das der heutigen Zeit angemessen ist, dafy man bis zum 7.,
14., 21. Jahre rege wird, und wiirde vielleicht ein sehr energischer
Mensch werden bis zum 21. Jahre hin. Aber wenn er nicht spirituell
sich entwickeln kann, wenn er so ein recht reprisentativer Mensch
der Gegenwart ist, dann wird er gerade mit 27 Jahren stehenbleiben.
Wiirde er ein ganz reprdsentativer Mensch fiir die Gegenwart sein,
dann wiirde etwa das folgende geschehen miissen: Er wiirde mit die-
sen 27 Jahren einen markanten Einschnitt in sein Leben machen,
einen so markanten Einschnitt, daf} gewissermaflen die Verhiltnisse,
in die er sich mit 27 Jahren bringt, ihn dann nicht mehr weiterkom-
men lassen, weil er sich engagiert fir das Leben. Das wiirde unter
den heutigen Verhaltnissen etwa dadurch eintreten kénnen, daff ein



solcher Mensch, nachdem er eine Art Selfmademan mit grofler
Energie, mit allen moglichen Impulsen, welche die Zeit von selber
hergibt, geworden ist, just mit 27 Jahren in ein Parlament gewahlt
wiirde. Wenn man in ein Parlament gewahlt wird, so hat man sich
engagiert, dann kann man nicht mehr von gewissen Dingen zuriick,
dann bleibt man so — das kommt gerade von dieser Entwickelung
der heutigen Zeit —, dann ist man so recht reprisentativ fiir diese
Entwickelung der heutigen Zeit. Und da das Parlament das Ideal der
gegenwirtigen Zeit ist, so wiirde das gerade ein markanter Ein-
schnitt sein konnen fiir einen Menschen, der alles ablehnt, was in die
Zukunft hineinwachsen soll, der so ganz hineingewachsen ist in die
aufleren Verhiltnisse, der mit einem Worte siebenundzwanzigjihrig
bleibt. Ein solcher Mensch wiirde also mit 27 Jahren als ein starker,
kraftiger Mensch, der die Impulse der Zeit an sich trigt, ins Parla-
ment eintreten. Nach einiger Zeit wiirde er sogar als Minister aus
dem Parlament hervorgehen. Man kommt dann weiter; man wird
ein tonangebender Mensch der Gegenwart. Aber man wird ein
Mensch nur der Gegenwart, ein charakteristischer siebenundzwan-
zigjahriger Mensch.

Es gibt einen solchen Menschen. Es gibt einen Menschen, der so
in Verhiltnisse hineingeboren ist, daf er nur dasjenige aufgenom-
men hat, was ithm die Verhiltnisse selbst hergaben, nichts Traditio-
nelles, der ein starker, kriftiger Mensch geworden ist aus diesen
Verhaltnissen heraus, ein Mensch, der durch dick und diinn geht fiir
dasjenige, was man in den ersten 27 Jahren seines Lebens aufnimmt,
und der gerade mit 27 Jahren ins Parlament gewahlt wurde, sogar im
Parlament unbequem wurde zunichst als einer, der Opposition
machte, dann aber rasch weiter aufgestiegen ist und gewissermaflen
zu einer Art Drehungsachse der Gegenwart geworden ist: das ist
Lloyd George. Es gibt keinen charakteristischeren Menschen fiir die
gegenwirtige Zeit als Lloyd George. Und die einfache Tatsache, daf}
dieser «Aussichselbstmann» just auf die Woche hin in seinem 27.
Lebensjahr sich engagierte fiir das Leben, indem er ins Parlament
gewahlt wurde, und dann auch sein ganzer Lebensgang, das weist
darauf hin, wie er reprisentativ, charakteristisch fiir das Leben der



Gegenwart ist, fur jenes Leben der Gegenwart, mit dem gebrochen
werden muf} und an dessen Stelle im 27. Lebensjahre die spirituellen
Impulse hitten treten miissen.

So blickt man hinein, wenn man das Leben innerlich durchschau-
en kann, erblickt in denjenigen Tatsachen, welche die andern Men-
schen verschlafen, die wichtigsten Ereignisse der Gegenwart. Fiir
den, der die Zusammenhinge kennt, bedeutet das etwas ungeheuer
Bedeutsames, dafl ein solcher Selfmademan gerade mit 27 Jahren ins
Parlament hineingewihlt worden ist und sich da engagiert hat.

Das sind Tatsachen, die die Menschen allmahlich beobachten und
beachten miissen, aus denen sie kennenlernen miissen die tieferen
Zusammenhinge, die im Leben vorhanden sind und an denen die
Menschen heute so gern vorbei mochten, weil sie unbequem sind.
Unbequem, weil die Menschen ihre Leidenschaften, ithre Emotio-
nen, die sie sich selbst in der aufleren Welt ausbilden, lieber instink-
tiv ausleben, als dafl sie zur Erkenntnis greifen, weil sie von diesen
Emotionen aus die Welt ausleben wollen und nicht aus sich selber
heraus.

Davon wollen wir dann morgen weiter reden.



VIERZEHNTER VORTRAG

Dornach, 28. Oktober 1917

Wir haben den Betrachtungen, die hier gepflogen worden sind, ent-
nehmen kénnen, welch bedeutsame Vorgange sich im 19. Jahrhun-
dert — gewissermaflen hinter den Kulissen der Weltgeschichte — ab-
gespielt haben. Es liegt ja in der Natur der Sache, dafl man, wenn
man nicht ganz abstrakt schildern will, fiir viele Dinge, die man mit
Bezug auf die geistige Welt zu sagen hat, das Spiegelbild, das Abbild
in der physischen Welt charakterisieren mufl, weil die Dinge, die
hier in der physischen Welt geschehen, eben Abbilder des geistigen
Geschehens sind.

Nun mochte ich Sie zunichst noch aufmerksam machen auf das
Bedeutungsvolle, das eigentlich hinter all den Tatsachen steht. Wir
wissen, ungefihr 1413, also im 15. Jahrhundert, war der Ubergang
aus der vierten in die fiinfte nachatlantische Kulturperiode. Zu all
dem, was wir schon an Charakteristik angefihrt haben, ser noch
hinzugefligt, daf von den geistigen Welten aus die Lenkung der
irdischen Angelegenheiten so geschehen ist, dafl an dieser Lenkung
hauptsichlich Wesen aus der Hierarchie der Archangeloi beschiftigt
waren, hauptsichlich sage ich — einiges tiber die genaueren Zusam-
menhinge kénnen Sie ja aus dem Biichelchen «Die geistige Fihrung
des Menschen und der Menschheit» entnehmen. Denn stellen Sie
sich nur intensiv vor: Engelwesen verrichten ihre Tatigkeit in den
geistigen Welten. Dadurch geschieht auf der Erde gar manches. Es
geschieht eben das auf der Erde, was wir die irdische Geschichte, das
menschliche Leben in der vierten nachatlantischen Kulturperiode
nennen. Engelwesen, Wesen aus der Hierarchie der Angeloi, dienen
den hoheren Wesen aus der Hierarchie der Archangeloi, aber sie
dienen thnen so, dafl gewissermaflen das Verhiltnis zwischen den
Wesenheiten aus der Hierarchie der Angeloi und denen der Archan-
geloi eine Ubersinnliche, eine rein geistige Angelegenheit ist, die die
Menschen noch wenig berithrt. Das wird anders mit dem Herein-
brechen der fiinften nachatlantischen Periode, denn da werden in



der Fithrung der Menschheit gewissermaflen selbstindiger die We-
sen aus der Hierarchie der Angeloi. So dafl die Menschen in der vier-
ten nachatlantischen Zeit mehr direkt gefiihrt sind von den Archan-
geloi; dagegen in der flinften Zeit — also in unserer ganzen jetzigen
finften Zeit bis ins 4. Jahrtausend hinein — wird eine direkte Fiih-
rung des Menschen durch die Angeloi stattfinden, so dafl man jetzt
nicht mehr sagen kann: Das Verhiltnis der Angeloi zu den Arch-
angeloi ist nur ein Ubersinnliches Verhiltnis. Das ist die Tatsache,
geistig ausgedriickt.

Man kann diese Tatsache auch mehr materiell ausdriicken, denn
alles Materielle ist ein Abbild des Geistigen. Wenn wir suchen, auf
welchem Umwege die Archangeloi mit den Angeloi zusammen
wiahrend der vierten nachatlantischen Zeit die Menschen lenkten,
kénnen wir sagen: Dies geschah durch das menschliche Blut. - Und
auf dem Umwege durch das menschliche Blut wurde ja auch die
soziale Struktur hervorgerufen, die sich der Blutsverwandtschaft,
den Blutsbanden anschloff. Gewissermaflen war die Wohnung der
Archangeloi sowohl wie die der Angeloi im Blute. Ja, das Blut ist
nicht blof} dasjenige, was der Chemiker analysiert, sondern das Blut
ist zugleich der Wohnort tibersinnlicher Wesenheiten.

Wenn wir also von dieser vierten nachatlantischen Zeit sprechen,
so ist das Blut der Wohnort von Archangeloi und Angelo1. Das wird
eben anders in der fiinften nachatlantischen Zeit, da wird es so, dafl
sich die Angeloi mehr des Blutes bemichtigen — ich rede jetzt von
den Angeloi des Lichtes, von den normalen — und die Archangeloi
mehr im Nervensystem wirken. Ich konnte auch mit alter Termino-
logie ebensogut sagen: In der funften nachatlantischen Zeit wirken
die Archangeloi mehr im Gehirn, die Angeloi mehr im Herzen. Phy-
siologisch, im Sinne der jetzigen Wissenschaft gesprochen, wiirde
man sagen miissen: Die Angeloi wirken mehr im Blute, die Arch-
angeloi mehr im Nervensystem. — So ist wirklich mit den Menschen,
wie Sie sehen, eine grofle Verinderung vor sich gegangen, die man
verfolgen kann bis in die materielle Struktur des Menschen hinein.

Nun, das, was der Mensch tut hier auf der Erde, das, was er voll-
bringt, hingt mit dem zusammen, was da in thm wirkt. Man stellt



sich ja — nicht immer richtig — vor, irgendwo im Wolkenkuckucks-
heim seien Angeloi und Archangeloi. Wiirde man das gesamte Ner-
venleben der Menschen ins Auge fassen als Ort und das Gesamt-
blutleben wiederum als Ort und dasjenige, was dazugehort in Gber-
sinnlichen Welten zwischen Tod und neuer Geburt, dann wiirde
man die Reiche von Archangeloi und Angeloi finden.

Im 15. Jahrhundert war ein besonderer Zeitabschnitt in der Er-
denentwickelung und in der damit zusammenhingenden Entwicke-
lung der geistigen Welt herangekommen. Man kann dasjenige, was
da herangekommen war, etwa in der folgenden Art charakterisieren.
Man kann sagen: In dieser Zeit, im 15. Jahrhundert, war die Anzie-
hungskraft der Erde fiir die Archangeloi, fiir die regelrechten Ar-
changeloi, die ja den Ubergang suchten vom Blut ins Nervensystem,
am grofiten. Also wenn wir zuriickgehen aus dem 14. ins 13., 12, 11.
Jahrhundert, so finden wir, dafl immer schwicher wird die Anzie-
hungskraft der Erde, und nachher wird wiederum die Anziehungs-
kraft der Erde schwicher. Man kdnnte sagen: Die Archangeloi sind
von hoheren Geistern angehalten gewesen, in diesem 15. Jahrhun-
dert das Erdendasein am meisten zu lieben. So paradox das man-
chem heutigen, klotzig-materialistisch denkenden Menschen er-
scheint, so ist es doch richtig, dafl mit solchen Dingen zusammen-
hingt das, was auf der Erde vorgeht. Wie kommt es, daf} gerade
damals in einer so merkwiirdigen Weise Amerika wiederentdeckt
wurde, daf} die Menschen anfingen, sich wieder der ganzen Erde zu
bemichtigen? Weil die Archangeloi in dieser Zeit am meisten ange-
zogen waren von der Erde. Dadurch dirigierten sie teilweise das
Blut, teilweise das Nervensystem schon so, daf§ der Mensch anfing,
von der ganzen Erde Besitz zu ergreifen von seinen Kulturzentren
aus. Solche Ereignisse mufl man im Zusammenhang mit der geisti-
gen Wirksamkeit betrachten, sonst versteht man sie nicht. Gewiff
klingt es heute fiir den klotzig-materialistischen Denker sonderbar,
wenn man sagt: Deshalb entdeckten die Menschen Amerika, deshalb
spielte sich das andere alles ab, was Sie ja in der sogenannten
Geschichte nachlesen koénnen, weil die Anziehungskraft der Erde
fur die Archangeloi am grofiten in der damaligen Zeit war.



Und damals begann von seiten der Archangeloi die Erziehung
der Angeloi, die dahin ging, das menschliche Blut in Besitz zu neh-
men, wihrend die Archangeloi den Ubergang finden wollten ins
Nervensystem. Und im Beginne der vierziger Jahre war die Sache so
wett, daf} gewisse zurlickgebliebene Angeloiwesen den Versuch
machten, nun nicht im Blute zu residieren oder zu regieren, sondern
den Archangeloiplatz im Nervensystem einzunehmen. Also wir
konnen sagen: Es war in diesen vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts
ein bedeutungsvoller Kampf, der sich so entwickelt hat, wie ich das
schon beschrieben habe, der, wenn wir sein Spiegelbild hier im
Grobstmateriellen betrachten, sich abspielte zwischen dem mensch-
lichen Blut und dem menschlichen Nervensystem. Die Engel der
Finsternis wurden aus dem Nervensystem herausgeworfen und in
das menschliche Blut geworfen, so dal} sie nunmehr im mensch-
lichen Blute so rumoren, wie ich das geschildert habe. Weil sie im
menschlichen Blute rumoren, kommt das alles zustande, was ich be-
schrieben habe als die Wirkung der zuriickgebliebenen Angeloi hier
auf der Erde. Da sie im menschlichen Blute rumoren, hat sich auch
das herausgestellt, daf die Menschen so gescheit sein konnten, wie
ich das beschrieben habe. Natiirlich spielt sich das alles langsam und
allmihlich ab, so dal man sagen kann: Der nchtige, tiefgehende
Abschnitt ist 1841; aber das ganze 19. Jahrhundert ist schon infiziert
von dem, was da in Betracht kommt.

Damit ist iberhaupt eine Evolution eingeleitet, die von tiefgehen-
der Bedeutung ist. Ich habe Sie im Laufe dieser Vortrage schon auf
eine wichtige Tatsache aufmerksam gemacht. Ich habe Sie darauf
aufmerksam gemacht, dafl es nur bis zum 7. Jahrtausend dauern
wird innerhalb der Erdenentwickelung, daf} die Menschenfrauen
fruchtbar sein werden, daff dann nicht mehr die Fortpflanzung hier
besorgt werden kann. Ginge es blof nach den normal im Blute
lebenden Engelwesen, so wiirde die menschliche Generation, die
menschliche Fortpflanzung, nicht einmal bis dahin dauern, sondern
nur ins 6. Jahrtausend hinein. Nur noch die sechste nachatlantische
Kulturperiode trife die Moglichkeit einer physischen Fortpflan-
zung auf der Erde; weiter erstreckt sich der Impuls der Fortpflan-



zung fiir diese nachatlantische Zeit in ihren sieben Kulturperioden
nach der Weisheit des Lichtes nicht. Aber die Fortpflanzung wird
linger dauern; sie wird bis ins 7. Jahrtausend hinein dauern, viel-
leicht noch etwas dartiber hinaus. Woher wird das kommen? Weil
dann die Regenten der Fortpflanzung, die impulsierenden Michte
der Fortpflanzung, diese herabgestoflenen Angeloi sein werden.

Das ist sehr bedeutungsvoll. In der sechsten nachatlantischen
Kulturperiode wird nach und nach versiegen die menschliche
Fruchtbarkeit, insoferne sie impulsiert ist von den Lichtmichten.
Und die dunkeln Michte werden eingreifen miissen, dafl die Sache
noch etwas weitergehe. Wir wissen, die sechste nachatlantische Kul-
turperiode hat ithre Keime im europiischen Osten. Der europdische
Osten wird starke Neigungen entwickeln, die menschliche Fort-
pflanzung, die physische Fortpflanzung nicht iber die sechste Kul-
turperiode hinausgehen zu lassen, sondern nachher die Erde iiber-
zuflihren in ein mehr spirituelles, in ein mehr psychisches Dasein. -
Von Amerika hertiber werden die andern Impulse wirken fur die
siebente nachatlantische Kulturperiode, in welcher die Impulse der
herabgestofienen Angeloi die Generation leiten werden.

Bedenken Ste, wie kompliziert die Dinge sind. Diese Dinge kann
man — ich muf} das immer wieder betonen — nur durch direkte Beob-
achtung der geistigen Welten finden. Durch irgendwelches Theore-
tisieren irrt man sich in der Regel. Man verfolgt dann nur eine Linie
und kommt dann eventuell dazu zu behaupten, daff eben in der
sechsten nachatlantischen Kulturperiode das Generationsleben der
Menschheit ausléschen wird. Die wirkliche spirituelle Beobachtung
nur gibt einem die Moglichkeit, verschiedene Stromungen, die
ineinanderwirken, um das Ganze herzustellen, zu beobachten. Man
muf} vieles anwenden, wenn so bedeutungsvoll ineinandergehende
Erkenntnisse herauskommen sollen, wie diejenigen, von denen ich
jetzt gesprochen habe.

Der Mensch wird Thnen ja recht kompliziert vorkommen, wenn
Sie bedenken, daf} jetzt, in der fiinften nachatlantischen Zeit, in ihm
wirken durch sein Nervensystem und Blut Archangeloi und Ange-
loi, aber auch die entgegengesetzten Geister, die abnormen Geister.



Da sind die Krafte verankert, die miteinander, gegeneinander und so
weiter wirken, da sehen wir, was eigentlich in Wirklichkeit ge-
schieht. Wenn man dasjenige, was duflerlich im Leben geschieht,
beobachtet, so sieht man gewissermaflen nur die duf8erliche Woge,
nicht die Krifte, welche diese Woge an die Oberfliche werfen.

Nun kénnen wir noch ein Merkmal angeben, wodurch die Gei-
ster der Finsternis, die also seit 1879 gestiirzt sind, schon vorher von
der geistigen Welt aus und jetzt von dem Reiche der Menschen aus
zu wirken versuchen. Erinnern Sie sich an etwas, das ich schon im
Laufe dieser Betrachtungen Thnen vorgebracht habe: daf} die
Menschheit als Ganzes immer jiinger wird. Wenn wir zuriickgehen
ins alte Indien, finden wir, dafl die Menschen jung blieben, das heifit,
leiblich entwickelungsfihig blieben bis in das hochste Alter hinauf;
dann in der persischen Epoche nicht mehr so lange, in der dgyptisch-
chalddischen wieder nicht mehr so lange, und in der griechisch-latei-
nischen blieben die Menschen nur entwickelungsfahig bis in die
Zeitspanne vom achtundzwanzigsten bis fiunfunddreifligsten Le-
bensjahr. Jetzt sind sie noch jlinger geworden: die Menschen bleiben
nur entwickelungsfihig, wie ich Thnen ausgefiihrt habe, bis zum sie-
benundzwanzigsten Jahre. Dann wird die Zeit kommen, wo die
Menschen nur bis zum sechsundzwanzigsten Lebensjahre entwicke-
lungsfahig bleiben und so weiter. Erinnern Sie sich, dafl ich ange-
deutet habe, wie eine Personlichkeit, um die sich jetzt vieles dreht,
gerade dadurch verstindlich werden kann, daf} die Siebenundzwan-
zigjahrigkeit eine so besondere Rolle in ithrem Leben spielt: Lloyd
George. Denn es bedeutet immer sehr viel, wenn das Seelenleben
zusammenfillt mit dem dufleren Leibesleben.

Diese Tatsache, daff die Menschen in unserer fiinften nachatlanti-
schen Zeit naturgemifl entwickelungsfihig bleiben bis in die Zwan-
zigerjahre hinein, diese Tatsache bildet eine wichtige Grundlage fir
das Zusammenwirken der Angeloi mit den Archangeloi, denn die
Normalgeister, die Geister des Lichtes, die mdchten die Sache in
einer bestimmten Weise in der Menschheitsentwickelung dirigieren.
Das ist so: Bis in die Zwanzigerjahre ist der Mensch naturgemifl
entwickelungsfihig. Diese Entwickelungsfihigkeit méchten nun die



Geister des Lichtes intim halten, so dafl sie sich im Menschen ab-
spielt moglichst ohne Rumor; und im achtundzwanzigsten Jahre,
zwischen dem achtundzwanzigsten und finfunddreifligsten Jahre,
sollte dann das, was still im Innern des Menschen sich abspielt, her-
auskommen. Also fassen Sie die Sache richtig auf. Dasjenige, was im
Blute bis zum achtundzwanzigsten Jahre hin im Menschen sich ent-
wickelt, das soll dann vom achtundzwanzigsten Jahre ab dem Men-
schen mehr ins Selbstbewufltsein dringen, es soll dem Blute selbst-
bewufit ibergeben werden. Also der Mensch soll gewissermafien
nach der Absicht der normalen Geister, der Geister des Lichtes, still
im Innern, anspruchslos, selbstlos sein Seelenleben entwickeln, und
dann soll es erst in Aktion treten, dann soll er gewissermaflen aus
den Lehrjahren heraus in die Wanderjahre und in die Meisterjahre
eintreten, wenn er das achtundzwanzigste Jahr iberschritten hat.

Dagegen lehnen sich die herabgestofenen Geister, die Geister der
Finsternis, auf. Die wollen bewirken, dafl der Mensch in den Zwan-
zigerjahren nicht die intime innere Entwickelung durchmacht, son-
dern schon da mit der 2uferen Intellektualitit, mit allem, was duflere
Aktionsfihigkeit, Meisterschaft ist, in das Leben eingreift.

Jetzt haben Ste direkt eine soziale Erscheinung auf ihre spirituelle
Grundlage zuriickgefithrt. Ein Kampf findet unter uns statt, denken
Sie, ein bedeutungsvoller Kampf: Die Geister des Lichtes mdchten
uns erst nach dem achtundzwanzigsten Jahre so reif machen, daf§
wir hinaustreten ins offentliche Leben, aktionsfihig werden. Die
Geister der Finsternis mochten, dafl der Zeitpunkt vorgeschoben,
vor das achtundzwanzigste Jahr geriickt wird; sie mochten den
Menschen frither hinausstofien in das offentliche Leben. Und alles,
was 1n unserem sozialen Leben an Kriften spielt, die ein Spiegelbild
sind von solchen Dingen, rithrt davon her, wenn so zum Beispiel da
oder dort wiederum ein Antrag gestellt wird, das wahlfihige Alter
noch mehr gegen die Zwanzigerjahre herabzusetzen oder gar vor die
Zwanzigerjahre hin. Da haben Sie die Urspriinge fiir diese Dinge.

Gewif}, solche Dinge zu wissen, ist dem heutigen Menschen un-
bequem, und wie vieles von den Geistern der Finsternis im o6ffent-
lichen Leben rumort, kann man ja eben gerade daraus entnehmen.



Es ist bis jetzt viel von dem, was ich so dargelegt habe, den Men-
schen instinktiv bewufit gewesen, atavistisch bewuflt gewesen. Aber
das hat aufgehort. Und die Menschen werden sich entschliefen
miissen, dasjenige, was instinktiv bewuflt war, was auch durch die
alten Mysterien in die Menschen hineingetriufelt worden ist, das
wirklich bewuf§t zu wissen, das heiflt: spirituelle Grundsitze in die
Gestaltung der sozialen Struktur aufzunehmen, wirklich daran zu
denken, nicht so blindlings nach bloflen Emotionen die Welt gestal-
ten zu wollen. Denn dadurch erreichen ja die Geister der Finsternis
am besten, was sie wollen, daf} die Menschen schlafen gegentiber den
spirituellen Vorgingen. Dann kénnen sich wihrend dieses Schlafens
die Geister der Finsternis sehr wohl dessen bemichtigen, was sie
nicht erreichen konnen, wenn der Mensch sich bewufit hinein-
versetzt in das, was an spirituellen Impulsen durch die Evolution
waltet. Und vieles von dem, was heute als Verlogenheit in der Welt
vorhanden ist, ist ja eben dazu da, um die Menschen in Illusionen,
das heifit in Schlafzustinde einzuwiegen, damit sie die Wirklichkeit
nicht sehen, damit sie von der Wirklichkeit abgelenkt werden, damit
die Geister der Finsternis moglichst freies Spiel haben mit den Men-
schen. Denn indem man den Menschen alles mogliche vormacht,
werden sie abgelenkt von dem, was sie im wachen Zustande wirklich
erleben konnten und erleben miissen, wenn die Evolution der
Menschheit in einer fruchtbaren Weise fortgehen soll. Wir leben
nun einmal in dem Zeitalter, in dem die Menschen ihre Angelegen-
heiten selbst in die Hand nehmen miissen.

Dazu aber wird ernstlich notwendig sein, dafl gewisse Dinge
durchschaut werden, die aber nur durchschaut werden konnen,
wenn man die Krifte, die spirituellen Krifte kennt. Man kann sagen:
Im 19. Jahrhundert ist alles geschehen, was bewirken kann, dafl die
Menschen abgelenkt werden von der Wahrheit. Bedenken Sie nur,
was es eigentlich bedeutet hat, daf gerade in der wichtigsten Periode
der Entwickelung des 19. Jahrhunderts der Darwinismus in der ja
Thnen 6fter bezeichneten Weise sehr, sehr tief, bis in die populirsten
Gedanken hinein, in die Menschenentwickelung eingegriffen hat. Es
ist merkwiirdig, was in bezug auf solche Dinge die Menschen zuwei-



len fiir Anschauungen entwickeln. So zum Beispiel findet sich in
dem bertihmten Buch von Fritz Mauthner, in seinem «Philosophi-
schen Worterbuche», der interessante Satz: Nicht wie Darwin die
Teleologie, das heifit die Lehre von dem Zwecke, sondern daff er sie
uberwunden habe, das se1 das Bedeutende. — Weil Mauthner doch so
gescheit ist, dafl er weiff, dafl Darwin nur sehr mangelhaft das Wal-
ten spiritueller Miachte tiberwunden hat, so sagt er, nicht wie er es
tiberwunden hat, sondern daff er es tiberwunden hat. Mit andern
Worten meint Mauthner: Es ist schon sehr fruchtbar gewesen, dafl
man einmal den Gang der organischen Entwickelung so vorgestellt
hat, als ob keine Zwecke durch irgendwelche spirituellen Wesen in
dieser Entwickelung drinnen wiren, als ob keine solchen Wesen
drinnen wiren.

Nun, fiir den, der solche Dinge durchschaut, stellt sich aber die
Sache in der folgenden Weise dar: Wenn Sie ein Gespann sehen, eine
Droschke, voran ein Pferd, so zieht das Pferd die Droschke. Sie wer-
den zwar sagen: Der Kutscher sitzt auf dem Bock und kutschiert
und lenkt das Pferd. — Aber wenn Sie absehen von dem Kutscher, so
konnen Sie jetzt feine Studien machen, was alles im Pferde vorgehs,
damit es die Droschke ziehe, und Sie kdnnen in allen Einzelheiten
beschreiben, wie es das Pferd macht, dafl es die Droschke zieht,
wenn Sie eben davon abstrahieren, dafl das Pferd erst seine Inten-
tionen von dem Kutscher bekommt.

Darauf aber beruht die Darwinsche Lehre; man sieht einfach von
dem Kutscher ab. Man behauptet: Das ist ein alter Aberglaube, ein
Vorurteil, dafl der Kutscher das Pferd lenkt. Das Pferd zieht doch
den Wagen, das sieht doch jeder, denn das Pferd ist vorgespannt. —
Ganz nach dem Muster dieser Logik ist die Darwinsche Theorie
aufgebaut. Sie hat dadurch, durch diese Einseitigkeit, natiirlich gute
Wahrheiten zu Tage gefordert, Wahrheiten allererster Grofle. Aber
ein vollstindiges Uberschauen des Tatbestandes ist dadurch verdun-
kelt. Und unzihlige naturwissenschaftliche Tatsachen in ihrer Er-
fahrung leiden heute gerade darunter, dal man, ich kann sagen, den
Kutscher {ibersieht. Man spricht von Ursache und Wirkung; aber
die Ursache fur das Fortgehen des Wagens sucht man beim Pferde,



und man betrachtet das als einen groflen Fortschritt. Man bemerkt
nicht, daf} man solche Verwechslungen zwischen Pferd und Kut-
scher, solche «Pferdetheorien» — verzeihen Sie das harte Wort — auf
Schritt und Tritt in der heutigen Wissenschaft findet. Deren Falsch-
heit nachweisen kann man nicht, wie es ja auch nicht unrichtig ist,
dafl das Pferd den Wagen zieht. Das ist ja ganz richtig, aber um wahr
und falsch in diesem dufleren Sinne handelt es sich nicht. Daher
konnen materialistische Denker immer den spiritualistischen Den-
ker widerlegen, der da weif, daf} auflerdem noch der Kutscher da ist.
Das aber zeigt Thnen, wohin eine blof} spitzfindige, scharfsinnige,
kritische Verstindigkeit fithren wiirde, wie sie die Geister der Fin-
sternis dem Menschen bescheren wollen. Aufs Richtige braucht die
Sache nicht zu gehen, aufs Vollstindige schon gar nicht, sondern auf
etwas, was eben nach dem Muster richtig ist, dafl das Pferd den
Wagen zieht. Es kann sich ganz gut die Logik emanzipieren von der
Wirklichkeit. Man kann sehr logisch und zugleich sehr wirklich-
keitstremd sein.

Wenn aber von der Menschheitsevolution die Rede ist, dann
kommt noch ein anderes in Betracht, dann kommt in Betracht, daff
die Geister der Finsternis Macht haben vorzugsweise iiber Verstand
und Intellektualitdt. Die kénnen sie ergreifen, aber nicht die Emo-
tionen, nicht den Willen, vor allen Dingen nicht Willensimpulse.
Hier beriihre ich allerdings ein sehr tiefes, bedeutsames Gesetz der
Wirklichkeit. Wir haben es erlebt — Sie haben ja alle schon, allerdings
mit Unterschieden, ein so respektables Alter erreicht, daf wir von
mehreren Jahrzehnten, wenigstens von zwei, drei Jahrzehnten spre-
chen konnen, die wir miterlebt haben —, wir haben es erlebt, daff in
diesen Jahrzehnten, die unserer Zeit vorangegangen sind, die man-
nigfaltigsten sozialen Bestrebungen waren, die zum groflen Teil von
der Pressejournalistik, zum Teil auch von der Biicherjournalistik,
sehr wenig aber vom wirklichen Wissen, von den Tatsachen getra-
gen sind. Wir haben eigentiimliche Strukturen erlebt des sozialen
und politischen Lebens, wie es tiber Europa und Amerika in den
letzten Jahrzehnten heraufgezogen ist. Das Eigentiimliche nun ist,
daf} in all dem, was da geschieht, zwar die Gedanken vom Ende des



19. und Anfang des 20. Jahrhunderts leben, aber nicht die Emo-
tionen, nicht die Willensimpulse. Das ist sehr merkwiirdig. Man
kommt darauf nur durch wirklich gewissenhafte, ehrliche Untersu-
chungen in der geistigen Welt. Menschen, welche in den vierziger
Jahren herabgestiegen sind aus der geistigen Welt zur Verkorperung
in menschliche Leiber und jetzt wiederum schon oben sind, die wis-
sen solche Dinge, die wissen aus dem Aspekt von der andern Welt
aus, dafl in der Tat hier auf Erden in den letzten Jahrzehnten die
Verstande, die Intellekte, die gewissermaflen der Zeit nach reif wa-
ren, walteten — aber die Willensimpulse noch so wie damals in den
vierziger Jahren. Denn der Wille bewegt sich namlich wesentlich
Jangsamer in der menschlichen Evolution als die Gedanken. Bitte,
fassen Sie das als eine sehr wichtige Wahrheit auf: Der Wille bewegt
sich viel langsamer als die Gedanken. So dafl zum Beispiel bei den
Menschen, die sich mehr den allgemeinen Gewohnheiten iiberlassen
haben, die nicht dazumal gerade in den vierziger Jahren Rebellen
oder Revolutionire waren, sondern die sich so mehr den allgemei-
nen Gewohnheiten, den patriarchischen, biederen Gewohnheiten
der dreifliger, vierziger Jahre iiberlassen haben, diese Gewohnheiten
fortlebten bis in die Jahrzehnte, die ich jetzt meine. Aber die Gedan-
ken schritten weiter. Und dadurch treten fortwihrend in der Evo-
lution Diskrepanzen auf zwischen dem Gedankenleben und dem
Willensleben, die nicht in allen Sphiren des Lebens, aber in gewissen
Sphiren des Lebens erscheinen.

Nur dadurch ist eines moglich geworden in diesem 19. Jahrhun-
dert, was in allen fritheren Jahrhunderten nicht méglich war. Auflere
Geschichtsbetrachter konnen das ja allerdings bekidmpten, aber es 1st
unsinnig, wenn man es bekimpft. Was ich meine, ist dieses: daff nie-
mals in den verfolgbaren historischen Epochen der Menschheitsent-
wickelung der Intellekt, die Gedankenschirfe. positiv ins Leben ein-
gegriffen hat. Gehen Sie in die alten romischen Sklavenaufstinde
zuriick: es waren im wesentlichen Rankiinen, Willensimpulse, die
die Sklaven zur Emporung gebracht haben. Das ist ganz anders
im 19. Jahrhundert und ins 20. Jahrhundert herein. Die moderne
Sozialdemokratie darf nicht verglichen werden historisch mit dem



alten Sklavenaufstand; sie ist etwas ganz anderes, sie ist aus der
Theorie heraus geboren, aus solchen Theorien, wie denen von
Lassalle, aber hauptsichlich von Karl Marx, aus der Theorie vom
Klassenkampf. Etwas rein Kritisches, rein Theoretisches, etwas, was
rein auf Gedanken beruht, hat die Menschen auf die Beine gebracht,
hat die Menschen zum Agitatorischen gebracht. Warum? Weil die
Menschen, die den Marxismus agitatorisch aufnahmen, noch diesel-
ben Willensimpulse hatten wie in den vierziger Jahren. Mit dem
Willen waren sie noch nicht nachgekommen. Durch diese Willens-
diskrepanz ist es gekommen, daff im 19. Jahrhundert durch die
Fihrung gewisser Michte eine rein intellektuelle Bewegung die
Massen zur Agitation hat bringen konnen.

Das ist eine Erscheinung, die frither nicht da war, die Thnen mehr
noch beweisen wird als das, was ich Thnen gestern schon sagte, was
es heifdt, daf} in diesem 19. Jahrhundert - teilweise wihrend die Gei-
ster der Finsternisse noch oben waren, dann, als sie heruntergekom-
men waren —, daff in diesem 19. Jahrhundert die Geister der Finster-
nis durch die eine Strémung vorzugsweise den materiellen Verstand
pilegen wollten. Da sehen Sie ihn wirken, da sehen Sie ihn sogar die
Emotionen der dreifliger und vierziger Jahre ergreifen, da sehen Sie
ihn einmal nicht nur als Verstand wirken, um die Menschen zur
Uberzeugung zu bringen, da sehen Sie den Verstand direkt in Agi-
tation, Revolution, in revolutioniren Sehnsuchten und so weiter
wirken. Noch niemals hat der Verstand das Ruder so gefiihrt. Das
ist wichtig, dafl man diese Dinge ins Auge fallt. Man mufl die Zeit
durchschauen dadurch, daff man entdeckt, was hinter den Kulissen
der sogenannten Weltgeschichte vor sich geht. Fragen Sie irgend
jemanden, der sich nicht viel um die Dinge bekiimmert: Wie alt ist
denn die Geschichte? Seit wann treibt denn die Menschheit das, was
man heute Geschichte nennt? — Er wird antworten: Na, das ist eine
alte Sache! — Die Geschichte ist nicht viel mehr als hundert Jahre alt.
Dasjenige, was heute als Geschichte angesehen wird, das ist nicht
viel dlter als hundert Jahre. Vorher notierte man Denkwiirdigkeiten,
notierte man «Geschichten»; aber was man Weltgeschichte nennt,
dieses Verfolgen eines Fadens durch die Menschheitsentwickelung,



das ist nicht dlter als ein bifichen mehr als hundert Jahre. Schauen Sie
sich nur die fritheren Geschichten an, die dem vorangegangen sind.
Warum ist denn das heraufgekommen? Weil es ein Ubergangs-
produkt ist. Gibt es besondere Griinde, die Geschichte, so wie sie
heute gepflegt wird, als eine Wissenschaft anzusehen? Nun ja, es
gibt einige Griinde dafir, hauptsichlich den Grund, daf8 so und so
viel hundert Professoren an simtlichen Universititen der Welt als
Professoren der Geschichte angestellt sind. Es erinnert das an jenen
juristischen Lehrer, an den ich mich manchmal erinnern muf}, wenn
von Grinden fiir die Dinge geredet wird. Der war Lehrer des Straf-
rechts an einer Universitit und begann immer seine Vorlesungen da-
mit, daff er die menschliche Freiheit beweisen wollte. Nun, viel hat
er nicht an wirklichen Grinden vorgebracht: Meine Herren! Frei-
heit muf} es geben, denn gib es keine Fretheit, gib es kein Strafrecht.
Nun bin ich aber Professor des Strafrechts, also gibt es ein Straf-
recht, also gibt es auch eine menschliche Freiheit.

Aber so oft Sie heute urteilen hiren iber dies oder jenes, was sich
bilden soll im Laufe der Menschheitsentwickelung, kdnnen Sie die
schonen Sitze horen: Die Geschichte lehrt das und das. — Sehen Sie
sich die Literatur an, die iiber die Jetztzeit — wenn ich das Wort ge-
brauchen darf — geschrieben wird, wie oft Sie da dem Satz begegnen
werden, wenn wieder einer seinen Unsinn sagen will von dem, was
nach dem Frieden wird, wie oft Sie da die Phrase vernehmen: Das
lehrt die Geschichte. — Dann kommt er damit: Nach dem Dreiflig-
jahrigen Krieg war es so, und so weiter. — Diese Wahrheiten sind von
der Art, wie ich es Thnen vorgefithrt habe, dafl die Leute ausgerech-
net haben, ein Krieg kann heute tiberhaupt nicht linger als vier
Monate dauern. In Wahrheit lehrt die Geschichte gar nichts. Denn
im Sinne der materialistischen Wissenschaft sind Wissenschaften
nur diejenigen, welche aus der Wiederholung der Fille das Zu-
kiinftige in irgendeiner Weise aus dem Vorhergehenden entnehmen
kénnen. Wenn der Chemiker ein Experiment macht, so weif} er, er
bringt gewisse Stoffe zusammen, daraus ergeben sich gewisse Vor-
ginge; werden wieder dieselben Stoffe zusammengemischt, werden
sich wieder dieselben Vorginge ergeben, und ein drittes Mal wieder.



Oder es ist eine gewisse Wolkenkombination da, die Blitze bewirkt,
und eine ahnliche Wolkenkombination ist wieder da, so dafl wieder
Blitze bewirkt werden. Es kann ja unter den Voraussetzungen des
heutigen Denkens eine Wissenschaft nicht bestehen, die nicht auf
solche Wiederholungen baut. Denken Sie sich das nur einmal durch.
Geschichte kann aber fiir diejenigen Menschen, die heute von ihrem
materialistischen Standpunkte aus denken, gar keine Wissenschaft
sein, denn es wiederholt sich niemals etwas in der Geschichte, es
treten immer neue Kombinationen auf. Man kann also niemals nach
der Methode schlieflen, nach der man bei den andern Wissenschaf-
ten schlieffit. Geschichte ist nur ein Ubergangsprodukt. Sie ist ja erst
im 19. Jahrhundert aufgekommen als Wissenschaft. Frither hat man
Denkwiirdigkeiten beschrieben. Nicht wahr, man bezeichnet es
auch nicht als Geschichte, wenn jemand seine sogenannte Familien-
geschichte aufschreibt. Sogar das Wort «Geschichte» ist gar nicht
alt. In andern Sprachen als in der deutschen Sprache ist das Wort
tiberhaupt nicht vorhanden, denn «Historie» hat einen ganz andern
urspriinglichen Zusammenhang. Friher sagte man in der Einzahl
«das Geschicht», «das Geschicht der Apostel» zum Beispiel, das ist
das, was «geschieht». Und dann hat man die Mehrzahl gebildet: «die
Geschichte», was eigentlich nichts anderes 1st als die Mehrzahl von
«das Geschicht»; heute mufl man sagen «die Geschichten». Aber
«die Geschichte» bedeuteten in der Schweiz noch vor hundertfiinf-
zig Jahren die Mehrzahl von «das Geschicht», und das hat sich dann
tibertragen, indem man den Artikel gedndert hat in «die Geschichte»
— Singular — der Plural ist also spiter zum weiblichen Singular ge-
worden. Dadurch ist das Wort Geschichte entstanden. Das kénnen
Sie aus der Wortgeschichte verfolgen.

Einen Sinn wird der Begriff der Geschichte erst erhalten, wenn
geistige Impulse aufgefaflit werden. Da kann man sprechen von dem,
was wirklich geschieht, da kann man innerhalb gewisser Grenzen
sprechen von dem, was da hinter den Kulissen vorgeht. Die Grenzen
sind dadurch gegeben, dafl man die Sache vergleicht mit dem, was
auch in der dufleren, physischen Welt 1st. Man kann sagen, wie der
zukiinftige Sonnenstand, sagen wir im nichsten Sommer sein wird,



aber nicht, wie das Wetter bis in alle Einzelheiten hinein sein wird,
das kann man nicht. So treten natiirlich auch in der geistigen Welt
Dinge auf, die sich so wie das zukiinftige Wetter zum zukiinftigen
Sonnenstand verhalten. Aber im allgemeinen wird man etwas wissen
konnen iber den Gang der Menschheitsentwickelung nur aus den
geistigen Impulsen heraus. Die Geschichte ist also embryonal, ist
heute noch nicht das, was sie sein soll, kann erst etwas werden, wenn
sie ihren hundertjihrigen Bestand tiberleitet in die Betrachtung des
geistigen Lebens, das hinter dem dufleren Geschehen in der Mensch-
heit sich abspielt.

Dazu ist schon notwendig, dafl die Menschen mit Bezug auf
manche Dinge wirklich erwachen. Denn man braucht ja nur irgend-
ein gerade fiir die Gegenwart nicht ganz unwichtiges Thema anzu-
schlagen, zum Beispiel solch ein Thema wie das, was ich angeschla-
gen habe: Wie alt ist die Geschichte? — Ja, wie viele Menschen haben
denn ~ das ist nicht ein Vorwurf, den man dem einzelnen macht,
sondern das ist ein Vorwurf, den man dem System der Schulen ma-
chen mufl —, wie viele Menschen haben denn jemals eine Vorstellung
davon bekommen, wie jung eigentlich der Begritf der Geschichte ist,
wie wenig das also einer Wirklichkeit entsprechen kann! Denn den-
ken Sie sich einmal: Wenn die Naturwissenschaft heute erst hundert
Jahre bestiinde und Sie sie vergleichen wollten mit fritheren Zustan-
den der Naturwissenschaft! — Diese Dinge pflanzen sich erst allmih-
lich hertiber aus dem bloff Gelernten ins Leben. Und erst, wenn man
das ins Auge fassen wird, wenn diese Fragen Erzichungsfragen wer-
den, konnen die Menschen dazu kommen, das Leben wirklichkeits-
gemafl zu verstehen. Die Menschen miissen auf der einen Seite dazu
gefithrt werden, daf§ sie schon als Kinder mit dem Naturleben in
einer Weise bekanntgemacht werden, wie man das in einzelnen - ich
sage in einzelnen — Erzahlungen des Brehmschen Tierlebens findet,
wo man wirklich die Méglichkeit gewinnt, ein anschauliches Leben
von Vorgingen zu gewinnen, die sich durch tierische Geschopfe
abspielen. Man mufl da namentlich unterscheiden zwischen dem,
was real in der Wirklichkeit wurzelt, und dem, was etwa jemand, der
an der Oberfliche der Natur zu tippen gewohnt ist, als allerlei alle-



gorische, symbolische Dinge erzihlt. Dadurch wiirden die Kinder
nur dem wirklichen Naturgeschehen entfremdet. Nicht darum han-
delt es sich, thnen symbolisch, allegorisch Dinge zu erzihlen, son-
dern sie in das wirkliche Naturgeschehen hineinzufithren, zum Bei-
spiel das Leben der Bienen durchzugehen, aber nicht, wie es der
Zoologe macht, sondern wie es derjenige macht, der wirklich mit
der ganzen Seele den Dingen nachgehen kann, und namentlich ohne
Sentimentalitit. Das Bienenbuch von Maeterlinck ist gewifl sehr gut,
aber fiir Kinder wiirde es sich nicht eignen; es kénnte vielleicht die
Anleitung dazu geben, ein Kinderbuch tber die Bienen oder auch
tber die Ameisen zu schreiben. Nur miifite man eben alle Allegorik
vermeiden, miifite vermeiden, von bloflen abstrakten Geistwesen zu
sprechen, sondern man miifite aufs Konkrete wirklich eingehen.

Auf der andern Seite miifite diese sogenannte Geschichte, die so,
wie sie ist, ein Unfug fiir das Kindesalter ist, wirklich so getrieben
werden, dafl man das Walten des Geistigen iiberall durchfiihlt.
Natiirlich konnen Sie den Kindern nicht erzihlen, was da 1m 19.
Jahrhundert sich abgespielt hat, auch den Gymnasiasten und Gym-
nasiastinnen nicht; aber wie man erzihlt, wie man die Ereignisse
gruppiert, welchen Wert man dem oder jenem beilegt, darinnen
kann man zum Ausdruck bringen, um was es sich handelt.

Die Geschichten des 19. Jahrhunderts, die da verzapft werden,
die sind wahrhaftig nicht geeignet, in irgendeinem Menschen heute,
selbst wenn er schon in reiferen Jahren ist, eine Vorstellung von dem
wirklichen Geschehen hervorzurufen. Da miifite man nun schildern,
wie in diesem 19. Jahrhundert nach und nach durch das erste, zwei-
te, dritte, vierte Jahrzehnt herauf sich etwas vorbereitet hat, was
dann besonders rege geworden ist in den vierziger Jahren. Es kommt
ja nur darauf an, so zu schildern, daf} der Betreffende ein Gefiihl
bekommt von den Ereignissen der vierziger Jahre in Europa und
Amerika: dafl da etwas Besonderes drinnen — verzeihen Sie den
Ausdruck - «wurlt». Dann wiederum, wenn man in die siebziger
Jahre hineinkommt, nicht etwa erzahlen, dafl da Engel gestiirzt
worden sind, aber man kann so schildern, daff man sieht, daff man
fithlt, daff ein Einschlag da ist fiir das 19. Jahrhundert. Geisteswis-



senschaft kann aber auch frithere Geschichte befruchten. Und jenes
Blech, das heute als griechische und romische Geschichte verzapft
wird in den Schulen, wie konnte das belebt werden, wenn es wirk-
lich von den geisteswissenschaftlichen Impulsen durchdrungen
wiirde, die wir dafiir kennengelernt haben! Man braucht ja nicht
diese Begriffe und Ideen zum Ausdruck zu bringen, sondern nur so
zu erzahlen, daf es anschaulich in der Erzdhlung wird. Aber davon
hat man sich immer mehr und mehr entfernt und mufl sich ithm
wiederum nihern.

Dadurch allein werden die Menschen sich Wirklichkeitssinn er-
werben. Denn heute fehlt den Menschen selbst in bezug auf das
Primitivste des Umlebens und des Miterlebens der Wirklichkeits-
sinn. Die Menschen glauben heute realistisch, materialistisch zu
sein, sind aber die abstraktesten Theoretiker, die man sich nur den-
ken kann, sind vollgepfropft von bloflen Theorien, schlafen in lauter
Theorien und sind sich dessen nicht bewufit, dafl sie in Theorien
schlafen. Wenn einmal einer aufwacht — es ist nicht Zufalligkeit, aber
man koénnte in populirer Redewendung sagen —, wenn einmal einer
zufillig aufwacht und etwas wach sagt, wird er einfach unbertick-
sichtigt bleiben. So geht es eben heute.

Sie werden vielleicht schon gehort haben, dafl von gewissen Leu-
ten immer wiederum in die Welt posaunt wird: Die Demokratie
mufl die ganze Kulturwelt ergreifen. Demokratisierung der Mensch-
heit ist dasjenige, was das Heil bringt; datiir muf man nun alles kurz
und klein schlagen, damit die Demokratie sich ausbreitet auf der
Welt. — Ja, wenn die Menschen einfach so fortleben, daf} sie die Din-
ge, die als Begriffe an sie herantreten, nur so an sich herankommen
lassen, also ganz aufgehend in dem Begriffe Demokratie, dann haben
sie eben den Begriff Demokratie so, wie ich thn als Definition des
Menschen angefiithrt habe: Ein Mensch ist ein Wesen, das zwei Beine
und keine Federn hat — wie ein gerupfter Hahn. — Denn ungefihr so
viel, wie der, dem man einen gerupften Hahn zeigt, vom Menschen
weifd, wissen die Menschen, die heute die Glorie der Demokratie
verkiindigen, von der Demokratie. Man nimmt Begritfe fiir Wirk-
lichkeiten. Dadurch aber ist es unschwer moglich, dafl die Illusion



sich an die Stelle der Wirklichkeit setzt, wenn es sich ums Men-
schenleben handelt, indem man die Menschen einlullt und einschla-
fert durch Begriffe. Dann glauben sie, in ihrem Streben gehe es da-
hin, daf} jeder Mensch seinen Willen zum Ausdruck bringen kénne
durch die verschiedenen Einrichtungen der Demokratie, und mer-
ken nicht, daf} diese Strukturen der Demokratie so sind, dafy immer
ein paar Menschen an den Drihten ziehen, die andern aber werden
gezogen. Doch weil man ihnen immer vorredet, sie sind in der De-
mokratie drinnen, merken sie nicht, daf sie gezogen werden, dafl da
einzelne ziehen. Und um so besser konnen diese einzelnen ziehen,
wenn die andern alle glauben, sie ziehen selbst, sie werden nicht
gezogen. So kann man ganz gut durch abstrakte Begriffe die Men-
schen einlullen und sie glauben das Gegenteil von dem, was Wirk-
lichkeit ist. Dadurch kdnnen aber die dunkeln Michte gerade am
allerbesten wirken. Und wenn einmal einer aufwacht, so wird er
eben nicht beriicksichtigt.

Interessant ist es, wie 1910 einer den schonen Satz geschrieben
hat, daf} es dem Grofikapitalismus gelungen sei, aus der Demokratie
das wunderbarste, wirksamste, biegsamste Werkzeug zur Ausbeu-
tung der Gesamtheit zu machen. Man bilde sich gewo6hnlich ein, die
Finanzleute seien Gegner der Demokratie, schreibt der betreffende
Mann ~ ein Grundirrtum; vielmehr seien sie deren Leiter und deren
bewufite Férderer. Denn diese — die Demokratie nimlich ~ bilde
die Spanische Wand, hinter welcher sie ihre Ausbeutungsmethode
verbergen, und in ihr finden sie das beste Verteidigungsmittel gegen
die etwaige Emporung des Volkes.

Da hat einmal einer, der aufgewacht ist, gesehen, wie es nicht
darauf ankommt, von Demokratie zu deklamieren, sondern wie es
darauf ankommt, die Wirklichkeit zu durchschauen, nichts auf alle
solche Schlagworte zu geben, sondern zu sehen, was wirklich ist.
Heute wire dies ganz besonders notwendig, denn man wiirde dann
sehen, von wie wenigen Zentren aus die Ereignisse heute eigentlich
gelenkt und geleitet werden, die so furchtbar, so blutig iiber die gan-
ze Menschheit hin walten. Darauf wird man nicht kommen, wenn
man immer in dem Irrwahn lebt, die Vélker bekimpfen sich; wenn



man sich immer einlullen 1ifft von der europiischen und amerikani-
schen Presse iiber irgendwelche Beziehungen, die in den gegenwair-
tigen Ereignissen zwischen den Vélkern sein sollen. Das alles, was
da gesagt wird iber Antagonismus und Gegensitzlichkeiten der
Volker, das ist dazu da, um tiber die wahren Griinde den Schleier zu
breiten. Denn nicht dadurch, daff man von Worten heute zehrt, um
diese Ereignisse zu erkliren, kommt man zu irgendeinem Resultat,
sondern dadurch, dafl man auf die konkreten Personlichkeiten hin-
zeigt. Das wird nur manchmal unbequem. Und derselbe Mann, der
diese Sitze niedergeschrieben hat 1910, der aufgewacht ist, der hat
auch in demselben Buche eine hochst unangenehme Rechnung ange-
stellt. Er hat nimlich eine Liste aufgestellt von fiinfundfiinfzig Mian-
nern, die in Wirklichkeit Frankreich beherrschen und ausbeuten.
Diese Liste gibt es in dem Buche «La Démocratie et les Financiers»,
1910, von Francis Delaisi, von demselben Mann, der das ja mittler-
weile berihmt gewordene Buch «La Guerre qui vient» geschrieben
hat, das letztere 1911, das Buch «La Démocratie et les Financiers»
1910. In diesem Buche finden Sie Sitze von fundamentaler Bedeu-
tung. Da ist einmal ein Mensch aufgewacht gegeniiber der Wirklich-
keit. In diesem Buche «Die Demokratie und die Finanzwelt» liegen
Impulse, um vieles von dem zu durchschauen, was heute durch-
schaut werden sollte, vieles aber auch zu zerhauen von dem, was als
Nebel iiber die Gehirne der Menschen hin zum Fluten gebracht
wird. Auch tber diese Dinge mufl man sich entschlieflen, die
Wirklichkeit ins Auge zu fassen.

Natiirlich ist das Buch unberticksichtigt geblieben. Aber in die-
sem Buche werden gewisse Fragen aufgeworfen, die heute in der
ganzen Welt aufgeworfen werden sollten, weil sie manches iber die
Wirklichkeit lehren wiirden, die man so begraben will unter all den
Deklamationen von Demokratie und Autokratie und was die
Schlagworte alle sind. In diesem Buche finden Sie zum Beisptiel auch
eine sehr schone Darstellung von der tiblen Lage, in der eigentlich
ein Parlamentarier ist. Nicht wahr, die Menschen glauben, so ein
Parlamentarier stimmt nach seiner Uberzeugung ab. Aber wiirde
man alle die Faden kennen, durch die ein solcher Parlamentarier



zusammenhingt mit der Wirklichkeit, dann wiirde man erst wissen,
warum er in einem Fall ja und im andern Fall nein sagt. Denn gewis-
se Fragen miissen aufgeworfen werden. Delaisi wirft sie auf. Zum
Beispiel wirft er die Frage auf, indem er einen Parlamentarier ins
Auge faflt: Auf welche Seite soll sich der arme Mann stellen? Das
Volk zahlt ihm jahrlich dreitausend Francs Diiten, die Aktionire
dreiffigtausend Francs! — Die Frage stellen heiflt sie schon beantwor-
ten. Also der gute arme Mann bekommt vom Volk seine dreitausend
Francs Didten, von den Aktioniren dreifligtausend! Nicht wahr, es
ist ein sehr schoner Beweis, zeugt manchmal von groflem Scharfsinn
zu sagen: Wie schon ist es doch, daf einmal in einem Parlament ein
Sozialist, ein Volksmann wie Millerand, einen Platz gefunden hat!
Es ist etwas Groflartiges, dafl eine solche Errungenschaft méglich
geworden ist. Delaisi fragt etwas anderes. Er fragt: Wie steht es mit
der Unabhingigkeit eines Menschen wie Millerand, der jdhrlich
dreifligtausend Francs als Vertreter von Versicherungsgesellschaften
verdiente?

Da ist einmal einer aufgewacht; der weifl ganz gut, wie die Fiden
gehen von den Taten eines solchen Mannes in die verschiedenen
Versicherungsgesellschaften hinein. Aber solche Dinge, die heute im
Wachzustand {iber die Wirklichkeit erzihlt werden, die werden
eben nicht berticksichtigt. Man kann natiirlich sehr schén den Men-
schen von der Demokratie der westlichen Welten deklamieren.
Wenn man ithnen aber die Wahrheit sagen wollte, miifite man ihnen
sagen: Wer soundso heifdt, macht es so, und wer soundso heifit,
macht es so. — Und da rechnet Delaisi flinfundfiinfzig Manner her-
aus, nicht eine Demokratie, sondern finfundfiinfzig bestimmte
Mainner, von denen er sagt, dafl sie Frankreich beherrschen und aus-
beuten. Da ist man auf die realen Tatsachen gekommen, denn auch
im gewohnlichen Leben muf der Sinn erwachen fiir reale Tatsachen.

Das weifs man auch aus dem Buch von Delaisi: Es war einmal ein
Advokat. Dieser Advokat — viele Fiden verbanden ihn mit allen
moglichen, nicht nur mit Versicherungsgesellschaften, sondern auch
mit Finanzzentren, Finanzwelten —, aber dieser Advokat hatte noch
hoheren Ehrgeiz; er wollte fir seine Taten nicht nur durch die



Finanzwelt, durch die Industriewelt, Handelswelt protegiert sein,
sondern auch durch die Gelehrtenwelt der Akademie. Das ist die
Statte, wo man durch die Gelehrtenwelt selbst in die Sphire der Un-
sterblichkeit erhoben werden kann. Aber nun fanden sich zwel
«Unsterbliche» innerhalb der Akademie, welche just unerlaubte
Trustgeschafte machten. Sie fanden es ganz gut vereinbar mit ihrem
Wirken fiir die Unsterblichkeit, Trustgeschifte, die unerlaubt waren
nach dem Gesetze des Landes, zu machen. Da fand sich denn der
sehr scharfsinnige Advokat und vertrat die beiden Unsterblichen
vor dem Gerichte, und es gelang ihm, sie freizubekommen, sie rein-
zuwaschen, so dafl sie nicht verurteilt wurden. Da nahmen sie thn
selber unter die «Unsterblichen» auf. Die Wissenschaft, die nicht das
Zeitliche der Welt, sondern das Ewige der Welt, das Unsterbliche
verwaltet, die ist verteidigt worden von diesem «selbstlosen» Advo-
katen: Raymond Poincaré heifft er. — Delaisi erzdhlt in dem genann-
ten Buche diese Geschichrte.

Es 1st ganz gut, solche Dinge als Ingredienzen der Wirklichkeit
auch zu wissen. Diese Dinge miissen schon ins Auge gefafit werden.
Und man wird so gelenkt, daff man einen gewissen Spiirsinn fiir die
Wahrheit bekommt, wenn man Geisteswissenschaft aufnimmt,
wihrend die materialistische Bildung der heutigen Zeit, in die ja so
unzihlige Kanile von der Presse flieflen, dazu angetan ist, nicht auf
die Wirklichkeiten hinzuweisen, sondern auf etwas, was mit allerle
Schlagworten wie mit Mantelchen belegt wird. Und wenn einmal
einer aufwacht wie der Delaisi und die Dinge schildert, wie sie sind:
Wie vielen Menschen werden diese Dinge bekannt? Wie viele Men-
schen horen darauf? Sie konnen ja auch nicht horen, denn es wird
begraben von dem — nun, eben wieder von dem von der Presse be-
herrschten Leben. Delaisi erweist sich in seinem Buche tber die
Demokratie und die Finanzwelt als ein recht heller Kopf, der sich
viele Mithe gegeben hat, manches zu durchschauen. Er ist kein blin-
der Anbeter des Parlamentarismus, er ist kein blinder Anbeter der
Demokratie. Er sagt voraus, dafl diese Dinge, auf die sich die heuti-
gen Menschen so furchtbar viel zugutetun, authoren werden. Er sagt
es ausdricklich, auch von der «Abstimmungsmaschine» — so unge-



fahr ist das Wort, in dem er sich ausdriickt. Und ganz wissenschaft-
lich und ernsthaft ergeht sich auch Delaisi iiber diese parlamentari-
sche Abstimmungsmaschine, denn er durchschaut den ganzen Ap-
parat, der in diese Abstimmungsmaschinen hineinfithrt, denen ge-
geniiber man den Glauben erwecken will, da stimme ab eine tiber-
zeugte Majoritit gegen eine verriuickte Minoritit. Er weiff, daf}, wenn
eine gesunde Entwickelung kommen soll, ganz anderes an die Stelle
treten muf.

Das ist heute noch nicht moglich, weil es noch die Leute sehr
schockieren wiirde, zu sagen, was an die Stelle treten wird. Das kann
heute eigentlich im Grunde genommen nur der in die Geisteswis-
senschaft Eingeweihte wissen. Formen der Vergangenheit werden
ganz gewif} nicht an die Stelle treten. Sie brauchen nicht zu fiirchten,
dafl derjenige, der aus der Geisteswissenschaft heraus redet, irgend-
welchen reaktionaren oder konservativen Dingen das Wort redet;
vergangene Dinge werden es nicht sein. Doch sind die Dinge von
dem, was heute als Abstimmungsmaschine besteht, so verschieden,
daf} es schockieren wiirde. Es wiirde noch als eine Verriicktheit an-
gesehen. Trotzdem wird es sich in die Impulse der Zeitentwickelung
einleben. Aber auch Delaisi meint: Wie in der organischen Entwik-
kelung spiter unniitze Glieder auftreten, die fortbestehen, obgleich
sie ihre Funktionen schon verloren haben, so werden lingere Zeit
auch noch diese Parlamente abstimmen; aber das lebendige Leben,
das geht aus ihnen fort.

Sie wissen, der Mensch hat solche Glieder, die heute ihre Aufgabe
verloren haben: manche kdnnen noch die Ohren bewegen, auf frii-
heren Stufen waren Muskeln da, die haben ihre Aufgabe verloren.
Der Mensch hat heute noch diese Muskeln, aber es sind sogenannte
atavistische Glieder, die nicht mehr ihre Aufgabe haben. So stellt
sich Delaisi das Parlament der Zukunft vor; die Parlamente werden
noch solche abfallende, abgestorbene, atavistische Uberreste sein,
aber etwas anderes wird in die menschheitliche Entwickelung hin-
eingefithrt werden.

Ich habe Thnen gerade Delaisi angefithrt, das Buch, das vor noch
gar nicht zu langer Zeit, 1910, erschienen ist, um Sie aufmerksam



darauf zu machen, dafl eigentlich genugsam Leute vorhanden sind ~
denn einer geniigt ja fiir manche Tausende —, daf es sich nur darum
handelt, diese Leute nicht unberiicksichtigt zu lassen. Und neben
dem, daff ich mich bestrebe, Sie einzufithren in die Gesetze des gei-
stigen Lebens, in die Impulse des geistigen Lebens, neben dem be-
trachte ich es auch als meine Aufgabe, auf die bedeutenden Erschei-
nungen der Gegenwart hinzuweisen, wenn auch dadurch zunichst
zustandekommt, daf} dasjenige, was Sie hier in diesen Vortrigen als
die bedeutenden Erscheinungen héren, Sie drauflen im Leben gerade
nicht als bedeutende Erscheinungen genannt finden, wenn Sie es
tiberhaupt genannt finden. Es muf8 sich schon radikal und griindlich
das, was unter uns getricben wird, unterscheiden von dem, was
drauflen getrieben wird. Nur dann, wenn wir dies in aller Tiefe und
in allem Ernste auffassen, kénnen wir wirklich in entsprechender
Weise Geisteswissenschaft treiben.

Morgen werde ich dann wiederum hier einen Vortrag halten, der
sich mehr auf Kiinstlerisches beziehen wird, so dafl wohl die richtige
Fortsetzung der heutigen Betrachtungen erst am nichsten Freitag
erfolgen wird. Wenn es nicht mittlerweile anders beschlossen wird
nicht bel uns, aber bei den Behorden herauflen —, dann nichsten
Freitag um 7 Uhr. Morgen also um 6 Uhr.

Ich darf Sie vielleicht autmerksam machen, meine lieben Freunde,
daf ich eben das Buch abgeschlossen habe «Von Seelenritseln», das
noch nicht erschienen ist, aber demnichst erscheinen wird. Es ent-
halt zunachst drei Abschnitte:

I.  Anthropologie und Anthroposophie
II. Max Dessoir iiber Anthroposophie
III. Franz Brentano (Ein Nachruf).

Und dann lege ich aber insbesondere Wert darauf, daff ich im
Anfang Exkurse gegeben habe, welche wirklich jahrzehntelang von
mir betriebene frihere Gebiete zusammenfassen. Sie finden dann in
dieser Schrift, den heutigen Verhiltnissen entsprechend gehalten:
1. Die philosophische Rechtfertigung der Anthroposophie
2. Das Auftreten der Erkenntnisgrenzen



Von der Abstraktheit der Begriffe

Ein wichtiges Merkmal der Geist-Wahrnehmung

Uber die wirkliche Grundlage der intentionalen Beziehung

Die physischen und die geistigen Abhingigkeiten der Men-

schen-Wesenheit

7. Die Sonderung des Seelischen von dem Aufler-Seelischen durch
Franz Brentano

8. Ein oft erhobener Einwand gegen die Anthroposophie.

Ferner finden Sie im 3. Buch des Jahres — Oktober 1917 - vom

«Reich» den ersten Teil des Aufsatzes von mir iiber «Die Chymi-

sche Hochzeit von Christian Rosenkreutz», ferner einen schonen

Aufsatz von Dr. Unger iiber Erkenntnisfragen der Geisteswissen-

schaft und auch einen schonen Aufsatz von Dr. Wohlbold, und

manches andere. Ich erwihne nur diejenigen Aufsitze, die in dieser

Schrift direkt aus unserer anthroposophischen Bewegung hervorge-

gangen sind. Auch von Frau Wolfram finden Sie einen Aufsatz tiber

die Alexandersage. Also gerade in diesem Heft des «Reich» finden

Sie einen groflen Teil direkt aus unserer anthroposophischen Gei-

stesstromung entsprungen.

CAENA






