ZEHNTER VORTRAG
Stuttgart, 13. Mai1 1917

Es ist gewifl nur zu verstindlich, wenn in der Seele des gegenwirtigen
Menschen, mehr als es vielleicht sonst der Fall ist, das Bediirfnis auf-
taucht, die Zeit in ithrer Eigentimlichkeit etwas zu verstehen. Wir le-
ben ja in diesen Jahren innerhalb von Ereignissen, welche nicht nur die
ungeheuerlichsten Opfer von vielen Menschen verlangen, sondern wel-
che wahrhaftig dem menschlichen Denken schwere Ritsel aufgeben,
Ritsel der mannigfaltigsten Art. Warum muflten denn diese Dinge sich
in unserem Zeitalter gerade in einer so furchtbaren Katastrophe offen-
baren, wie sie nun durch die Entwickelung der Menschheit zieht? Das
ist gewif} eine Frage, die den heutigen Seelen nahegeht. Die dufleren
Ereignisse sehen wir wohl; wir miissen nur versuchen, immer mehr und
mehr uns bereit zu machen, nicht blof8 die allernichsten Ursachen fiir
so schwerwiegende Ereignisse zu suchen, sondern zu den tieferen Krif-
ten der Zeit unsere Augen hinlenken, und darauf, wie diese tieferen
Krifte in der Gesamtentwickelung der Menschheit begriindet sind.
Dann k&nnen wir fiir unser Gefihl, fiir unsere Empfindung vielleicht
auch manches verstehen, was uns sonst unverstindlich bleibt, was wir
gewissermaflen nur anstarren konnen.

Fragen wir uns einmal: Welches ist denn im tiefsten Sinn ein schwer-
wiegendes Charakteristikon unserer Zeit? — Nun, wir kénnen ja aus
Auseinandersetzungen, die hier des 6fteren gepflogen worden sind, ge-
wifl uns nicht verhehlen, daff auf allen Gebieten in der neueren Zeit
sich heraufgedringt hat das, was wir den Materialismus, den Mate-
rialismus im weitesten Sinne des Wortes nennen. Materialismus! —
fassen wir es wirklich gerade heute nicht so auf, dafl wir nur unser Ge-
fiihl, unsere Sympathie und unsere Antipathie dem zuwenden, was wir
mit dem Ausdruck Materialismus belegen; sondern versuchen wir zu
empfinden, daf schon einmal ein Zeitalter kommen mufte, in dem der
Materialismus gewissermaflen tonangebend ist in der Menschheitsent-
wickelung. Die Menschheit brauchte schon den Materialismus, das
Durchgehen durch den Materialismus. Sie darf sich nur innerhalb des



Materialismus nicht verlieren; sie darf sich nicht gewissermaflen diesem
Materialismus so stark hingeben, dafl sie den Zusammenhang mit der
geistigen Welt nicht nur aus den Augen, sondern auch aus der Seele
verliert. Daf! dies nicht geschehe, dafiir zu sorgen, dafl der Zusammen-
hang mit der geistigen Welt erhalten bleibe, ist ja gerade die Aufgabe
der Geisteswissenschaft. Nun mochte ich heute versuchen, einiges vor
Thre Seele zu fithren von Entwickelungsgesetzen des Menschenge-
schlechts, welches, wenn wir es in der richtigen Weise verstehen,
beitragen kann zum Begreifen desjenigen, was rings um uns herum
wirkt. , o

Daf wir im Zeitalter des Materialismus leben, verdankt man ja kei-
neswegs etwa blof8 der Schlechtigkeit und Schindlichkeit der mensch-
lichen Seele im groflen, sondern eben gewissen Entwickelungsgesetzen.
Allerdings, das Angesicht des Materialismus in unserem Zeitalter. ist
kein schones, namentlich dann erscheint es nicht schon, wenn man die-
ses materialistische Antlitz mit dem Kulturantlitz dlterer Zeitperioden
vergleichen kann. Es darf deshalb doch nicht jemand in die reaktio-
nire Gesinnung verfallen, daf er etwa glauben wollte, die alten Kultur-
entwickelungen miiflten wiederum heraufgetragen werden. Ganz be-
deutsam ist ja fiir uns diese Eigenschaft des Materialismus unserer Zeit,
daf} auch hervorragende, geistig bedeutendste Personlichkeiten ihre
Seelenimpulse gar nicht bis zu dem Verstindnis der geistigen Welt
bringen konnen. Sie konnen einfach nicht. Man muf sich das einmal
ganz vorurteilslos gestehen. Nehmen wir einen charakteristischen Geist
aus dem 19. Jahrhundert, von dem in der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts viel im internationalen Geistesleben Europas gesprochen
wurde, Ernest Renan, der sich bemiihte, den Christus-Impuls so zu
verstehen, wie es eben seinem Zeitalter moglich war. «Das Leben Jesu»
von Ernest Renan hat ja in den weitesten Kreisen grofles Aufsehen ge-
macht und groflen Einflufl bekommen. Aber Ernest Renan ist auf der
einen Seite schon ein Geist, dem es ernst war um geistige Angelegen-
heiten, der aber auf der anderen Seite gar nicht sich Vorstellungen
dariiber bilden konnte, dafl der Mensch einen Weg finden kbnne zu
einer Anschauung uber geistige Welten. Nehmen wir einen Ausspruch,
den Ernest Renan in ziemlicher Jugend getan hat; da sagte er: Der



Mensch der Gegenwart ist sich bewuft, daf er niemals etwas iiber die
hochsten Ursachen des Universums und iiber seine eigene Bestimmung
wissen wird. —Das ist ein fithrender Geist der Gegenwart, der so sprichrt,
der es geradezu als eine wichtige Erkenntnis hinstellt, wenn der Mensch
sich bewuflt wird, daf} er niemals etwas iiber die Ursachen des Univer-
sums und iiber seine Bestimmung wissen kann. Und er war kein ober-
flachlicher Mann, dieser Ernest Renan. Er lebte ein Leben der Erkennt-
nis. Und charakteristisch ist es, daf} der alte Renan, der Greis gewor-
dene Renan, einen anderen charakteristischen Ausspruch getan hat.
Dieser Mann, der sich sein ganzes Leben hindurch in den Glauben hin-
eingelebt hat, der Mensch kdnne nicht den Weg in die geistige Welt
hinein finden, ja er miisse sich das gerade als eine hohere Erkenntnis
einprigen, er sagte am Schlusse seines Lebens: Ich wollte, ich wiiflte
gewifl, dafd es eine Hoélle gibe, denn besser die Hypothese der Holle als
die des Nichts. — Da sehen Sie etwas aus dem geprefiten Herzen der
Gegenwart heraus gesprochen. Das Nichts starrt den Menschen an,
wenn er die Sehnsucht hat, das Verlangen hat, eine geistige Welt zu
gewinnen, eine geistige Welt, in die der Mensch etwa eintreten konnte,
wenn er durch die Pforte des Todes schreitet. Und ein Mensch, der
sich errungen zu haben glaubt, daf} der Mensch dariiber erhaben ist,
daf er auf ein solches Wissen verzichtet, der sagt am Ende seines Le-
bens: Besser wire es zu wissen, dafl es eine Holle gibt, als das Nichts
anzuschauen. — Man muf solche Dinge nachfiihlen, wenn man Cha-
rakteristisches fiir unsere Zeit empfinden will.

Nicht wahr, wir miissen ja doch uns klar sein: fithrende Geister
braucht die Menschheit in jedem Zeitalter. Waren es in alten Zeiten die
Mysterienpriester, so sind es fiir unser Zeitalter gewisse Philosophen,
die immer mehr und mehr einen naturwissenschaftlichen Charakter
annehmen. Ein Philosoph, den ich noch personlich sehr gut gekannt
habe, hat in seinem letzten Werk, «Die Tragikomoédie der Weisheit»,
folgende Ausspriiche getan. Er sagt: Wir haben nicht mehr Philosophie
als ein Tier und unterscheiden uns nur von dem Tier durch die rasen-
den Versuche, zu einem Wissen kommen zu wollen, und durch die
schlieflliche Ergebung in das Nichtwissen. — Der Betreffende, der also
aus seinem Schiirfen im Geistesleben zur Uberzeugung gekommen ist,



der Mensch konne nicht mehr Philosophie haben als ein Tier, ist ein
Herr Professor der Philosophie und ein Universititsprofessor gewor-
den. Daher ist es nicht zu verwundern, dafl wiederum tiefer angelegte
Naturen doch irgendeinen Weg suchen wollen in die geistige Welt hin-
ein, und daf sie sich gewissermaflen, weil sie sich nicht dazu aufraffen
kénnen aus den Impulsen, die ihnen die Zeit aus dem Materialismus
heraus bietet, sich dem Nichstliegenden in die Arme werfen. Das sehen
wir aus zahlreichen solchen Beispielen in unserer Gegenwart, wie etwa
Maurice Barreés eines ist, der Franzose, der ja jetzt auch wahrend der
Kriegszeit unter den rasend gewordenen Deutschenhassern eine gewisse
Beriihmtheit erlangt hat. Vor dem Kriege war er charakteristisch als
der Fiihrer jener Jungfranzosen, welche, so viel es moglich ist, einen
Weg zum Geistigen zu suchen, das eben versuchten. Maurice Barrés
suchte lange, und nachdem er lange gesucht hatte, da warf er sich dem
landlaufigen Katholizismus in die Arme, der katholischen Kirche, wie
das ja viele Jungfranzosen getan haben. Es ist das schliefflich nur ein
besonderes Beispiel fiir einen weitgehenden Zug, wie er in unserer Zeit
lebt und in seinem Katholischwerden zum Ausdruck gekommen ist.
Aber versuchen wir nun einmal, in solche Seelen wie die des Mau-
rice Barrés hineinzuschauen, wie sich der nun zu dem Suchen nach dem
geistigen Leben stellt. Da muf ich sagen, ist schon ein charakteristischer
Ausspruch dieses Maurice Barreés der folgende. Also einem Geistsucher
der Gegenwart ist das folgende Wort entschliipft: «Es ist vergebliche
Miihe, das Jenseits zu suchen. Es existiert vielleicht nicht einmal!»
Und dann sagt er weiter: «Und wie wir es auch anpacken, wir kénnen
nichts davon erfahren. Uberlassen wir jedweden Okkultismus den Er-
leuchteten und den Gauklern. Welche Form der Mystizismus auch an-
nehmen mag, er widerspricht der Vernunft. Aber geben wir uns den-
noch der Kirche hin, erstens, weil sie untrennbar verbunden ist mit der
Tradition Frankreichs, und dann, weil sie mit der Autoritit der Jahr-
hunderte und grofler praktischer Erfahrung das Wollen jener Ethik
formuliert, die man die Volker und die Kirche lehren muf}, und end-
lich, weil sie, weit davon entfernt, uns dem Mystizismus auszuliefern,
uns direkt gegen ihn verteidigt, die Stimme der geheimnisvollen
Haine» — mit den geheimnisvollen Hainen meint er alles das, was etwa



aus den Mysterien heraus gekommen ist — «zum Schweigen bringt, die
Evangelien auslegt und den grofimiitigen Anarchismus des Heilands
den Bediirfnissen der modernen Gesellschaft opfert.»

Warum soll man sich der katholischen Kirche ergeben? Weil sie es
verstanden hat, meint er, die grofmiitige Weltanschauung des Hei-
lands dem lauwarmen Bediirfnis der modernen Menschheit zu opfern,
das heifit: das Christentum recht gut denen anzupassen — nun ja, die
eben mit dem Christentum dasjenige wollen, was heute etwa ein Durch-
schnittschrist mit seinem Christentum erlebt. Wiirde man nicht ver-
stehen, daf zu einer solchen Anschauung zu kommen eine gewisse Not-
wendigkeit vorliegt, so wiirde man doch eine solche Anschauung im
auflersten Sinne frivol nennen miissen, zynisch und frivol. Aber daf
gerade tiefere Geister zu einer solchen Anschauung kommen, das sollte
man empfinden, und das ist schon notwendig zu empfinden. Nur kén-
nen wir uns eine Frage vorlegen: Was ist denn die tiefere Ursache? Was
ist die tiefere Ursache, dafl es den Menschen heute so schwer wird, den
Weg in die geistige Welt hinein zu finden? — Da miissen wir schon ein-
mal wiederum unseren Seelenblick hinlenken zu der Entwickelung der
Menschheit, wenigstens in derjenigen. Zeit, die verflossen ist nach der
groflen atlantischen Katastrophe und in'deren fiinftem Zeitraum wir
leben. |

Wir haben ja bis jetzt diese Entwickelung der Menschheit eingeteilt
in den ersten Zeitraum, den wir den uralt indischen genannt haben,
den zweiten, den wir den urpersischen genannt haben, den dritten, den
wir genannt haben den igyptisch-chaldiisch-babylonischen, den vier-
ten, den wir den griechisch-lateinischen nannten, und endlich haben
wir unseren fiinften Zeitraum; darin leben wir. In diesem fiinften Zeit-
raum sind eben diejenigen Dinge heraufgezogen, iiber die wir wieder-
um von einem gewissen Gesichtspunkte aus Andeutungen gemacht ha-
ben. Ich habe zu verschiedenen Zeiten versucht, Thnen die Entwicke-
lung der Menschheit zu charakterisieren, um gerade die Gegenwart in
diese Entwickelung der Menschheit hineinzustellen. Ich will es heute
noch von einem anderen Gesichtspunkte aus tun. Dieser andere Ge-
sichtspunkt wird wiederum, wenn man ihn so das erstemal ins Auge
faflt, recht paradox erscheinen konnen, wirklich paradox, aber fassen



wir es doch zunichst wenigstens einmal vorurteilslos auf. Versuchen
wir uns auszuriisten mit derjenigen Art, die Dinge anzusehen, die wir
ja schon haben konnen, nachdem wir so viele Jahre Anthroposophie
entwickelt haben.

Aus dem, was wir bis jetzt schon in unsere Seelen aufgenommen
haben, kénnen wir wissen, daff nicht nur der einzelne Mensch zwischen
Geburt und Tod in der physischen Welt eine Entwickelung durchmacht,
sondern dafl auch die Menschheit selber eine Entwickelung durch-
macht. Wir fassen heute ins Auge jenes Stiick Entwickelung, das in der
eben charakterisierten Weise auf die atlantische Katastrophe folgt, in
dessen fiinftem Zeitraum wir stehen. Das Paradoxe wird sich einstellen
wollen, wenn wir uns fragen: K6nnen wir bei der Menschheit, bei ei-
nem Stiick Menschheitsentwickelung in einer genaueren Weise sprechen
von einer Entwickelung in der Zeit, so wie wir beim einzelnen Men-
schen von einer solchen Zeitentwickelung sprechen? — Wir sagen: Ein
Mensch wird zunichst so sich entwickeln, daff er die ersten sieben
Jahre durchlebt vom ersten bis siebenten Jahre. Dann durchlebt er
den Zeitraum vom siebenten bis vierzehnten Jahre — approximativ ge-
nommen, Sie wissen, was damit gemeint ist —, dann vom vierzehnten
bis einundzwanzigsten Jahr und so weiter. Der Mensch entwickelt
sich gewissermaflen etappenweise, indem er von der Geburt bis zum
Tode immer ein Jahr zusetzt, wenn ein Jahr vergangen ist.

Wie konnen wir nun denken, wenn wir {iber das angedeutete Stiick
Menschheitsentwickelung einmal Betrachtungen anstellen wollen? Es
wird niitzlich sein, wenn wir uns auch fragen: Wie alt ist denn eigent-
lich die Menschheit, wenn wir ihr Alter mit unserem einzelnen mensch-
lichen Alter vergleichen wollen? In welchem Lebensalter steht denn
eigentlich die heutige Menschheit? Es wird nicht uninteressant sein, das
einmal geisteswissenschaftlich ins Auge zu fassen. Und gerade dieses
geisteswissenschaftlichelns- Auge-Fassen,daswirdunsauf manchesbrin-
gen. — Vor Jahren habe ich schon dieselbe Sache charakterisiert. Es
ist in der Geisteswissenschaft so, daff man manches wissen kann und
erst nach Jahren es ordentlich formulieren kann oder wieder neu for-
- mulieren kann. Eine Neuformulierung mdchte ich Ihnen heute von
dem angedeuteten Ritsel geben.



Fassen wir zunichst schematisch ins Auge, wie die Entwickelung
war:

Erster Zeitraum, die urindische Entwickelung;

zweiter Zeitraum, die urpersische Entwickelung;

dritter Zeitraum, die dgyptisch-chalddisch-babylonische
Entwickelung;

vierter Zeitraum, die griechisch-lateinische Entwickelung;
der fiinfte Zeitraum ist der unsrige; dann kommt der sechste.

Wenn wir nun das Alter der Menschheit vergleichen mit den einzelnen
Altern des Menschen, wie alt ist dann die Menschheit im ersten Zeit-
raum nach der atlantischen Katastrophe eigentlich gewesen? Wie alt
war sie da? Sehen Sie, wenn wir wiiften, wie alt die ganze Menschheit
war, dann kdnnten wir vergleichen, wie wir uns selbst ansehen miissen,
wie wir uns hineinstellen in die Menschheitsentwickelung mit unseren
Lebensaltern. Es war gar nicht so leicht, geisteswissenschaftlich diese
Frage zu untersuchen. Man mufte zunidchst auf die rein geisteswis-
senschaftliche Tatsache sehen, mufite einen Sinn verbinden mit dieser
rein geisteswissenschaftlichen Tatsache des ersten Zeitraumes. Und
wenn man eine Ansicht gewonnen hatte iiber die besondere geistige
Konfiguration der Menschheit, wie sie damals war, dann mufite man
fragen: Mit welchem individuellen, personlichen Lebensalter wire
diese Konfiguration der damaligen Zeit zu vergleichen? Und da kriegt
man heraus, dal die Menschheit als Menschheit — nicht der einzelne
Mensch, von dem sprechen wir spdter —, dal die Menschheit in diesem
ersten nachatlantischen Zeitraum ein Alter habe, das sich vergleichen
liflt mit dem heutigen menschlichen Alter zwischen dem achtundvier-
zigsten und sechsundfiinfzigsten Jahr. Also denken Sie, wenn man die
Geisteskonfiguration desjenigen nimmt, was damals Kulturleben ist,
so kommt man darauf: die Menschheit hatte dazumal ein Lebensalter,
das man vergleichen kann mit dem heutigen Mannesalter, selbstver-
stindlich auch Frauenalter, von dem achtundvierzigsten bis zum sechs-
undfiinfzigsten Jahr. Es war nicht sehr leicht, diese Sache herauszube-
kommen; aber hat man sie dann einmal, so ist sie eben ein tatsachliches
Ergebnis der Geisteswissenschaft.



Nun ist die Frage: Wie steht es mit dem zweiten, dem urpersischen
Zeitraum? Da mufite man wiederum dieselbe Betrachtung anstellen.
Da stellt sich denn heraus: wenn man die Geistesbeschaffenheit des-
jenigen, was dazumal Kultur war, ins Auge faflt, so lifit sich das nur
vergleichen mit dem Lebensalter von heute zwischen dem zweiund-
vierzigsten und dem achtundvierzigsten Jahr. Und geht man jetzt
weiter zum igyptisch-chaldiisch-babylonischen Zeitalter, das ja etwa
im Jahre 747 endet, dann entspricht das dem menschlichen Lebensalter
vom fiinfunddreifligsten bis zum zweiundvierzigsten Lebensjahr.
Kommt man nun zum griechisch-lateinischen Zeitraum, so entspricht
das dem menschlichen Lebensalter vom achtundzwanzigsten bis zum
fiinfunddreifigsten Lebensjahr. Und kommt man zu unserem fiinften
nachatlantischen Zeitalter, so entspricht das dem einzelnen mensch-
lichen Lebensalter zwischen dem einundzwanzigsten und achtund-
zwanzigsten Jahr. Und im sechsten Zeitraum wird das so sein — das
kann man gewissermaflen voraussehen —, dafl das sechste Zeitalter ent-
spricht dem Lebensalter zwischen dem vierzehnten und einundzwan-
zigsten Jahr; und im letzten Zeitraum, vor einer neuen grofien Ka-
tastrophe, dem Lebensalter vom siebenten bis vierzehnten Jahr.

Ich darf Thnen wohl gestehen, meine lieben Freunde, daff mir das
Ergebnis, das da herausgekommen ist, als es formuliert war, wirklich
zu dem Uberraschendsten gehorte, zu dem ich eigentlich gekommen
bin, zu dem Uberraschendsten. Denn, nicht wahr, es liegt ja eine merk-
wiirdige Tatsache zugrunde: wihrend der Mensch aufwirtsgeht in den
Zahlen, geht die Menschheitsentwickelung zuriick. Die Menschheit
wird merkwiirdigerweise immer jiinger! So ist es: die Menschheit wird
immer jiinger.

Nun, natiirlich mufl man sich fragen: Was bedeutet das ganze in
einem weiteren Umfang? Mit dieser Sache sind ja sehr viele Entwicke-
lungsritsel verbunden. Ich habe mich zunichst gefragt: Was bedeutet
es denn fiir den ersten Kulturzeitraum, dafl die Menschheit zwischen
dem achtundvierzigsten und sechsundfiinfzigsten Jahre alt war? Da
ergibt sich das Folgende: Selbstverstindlich, die Menschen, die damals
geboren worden sind und gelebt haben, die wurden zunichst ein, zwei,
drei Jahre alt, Das ist ja klar. Dann wurden sie aber auch achtund-



vierzig Jahre alt. Fir jeden kam der Zeitpunkt, wo er zwischen dem
achtundvierzigsten und sechsundfiinfzigsten Jahr der einzelnen indi-
viduellen Entwickelung lebte. Und da konnten sich diese Menschen
sagen: Jetzt riicken wir personlich in ein Lebensalter ein, wo wir die
personlichen Alterseigenschaften haben, die ringsherum um uns im
Gruppengeiste der ganzen Menschheit enthalten sind. Wir wachsen
hinein in das, was in unserer Umgebung ist. Frither, vor dem achtund-
vierzigsten Lebensjahr, hatten wir gewissermaflen eine Entwickelung
abgeschlossen, die uns angehorte, die fiir uns war; aber mit dem acht-
undvierzigsten Jahr wachsen wir hinein in das, was in unserer Umge-
bung ist. Wurde man dann ilter als sechsundfiinfzig Jahre, dann ent-
wickelte man sich weiter, man lebte eben weiter und wuchs gewisser-
maflen zuriick, hinein in das, was vor der atlantischen Katastrophe da
war. Man machte dann etwas durch, was hinausging tiber das, was
ringsherum in der Gruppenseele der Menschheit sich offenbarte. Man
fand also mit dem achtundvierzigsten Jahr den Anschluff an die Grup-
penseelenhaftigkeit der Menschheit.

Im nichsten, im zweiten Kulturzeitraum, da fand man diesen An-
schluf schon frither. Da wurde man zweiundvierzig Jahre alt und
wuchs hinein in das, was in der Umgebung war, wuchs hinein in das,
was aurisch in der ganzen Menschheit war. "

Und dann wuchs man da hinein mit dem fiinfunddreiffigsten Jahr,
so dafl man zwischen dem fiinfunddreifligsten und zweiundvierzigsten
Lebensjahr sich sagen konnte: Es stimmt jetzt das, was in mir ist, mit
dem was um mich ist, iiberein. — Nach dem zweiundvierzigsten Lebens-
jahr, da konnte einem das, was um einen war, nichts mehr geben, da
mufite man sozusagen aus sich heraus weiterleben, denn das Alter der
Menschheit war um so viel jiinger geworden. In der Zeit vom zweiund-
vierzigsten Jahr an war man nicht mehr in der Umgebung; da wuchs
man dariiber hinaus, da war man auf sich angewiesen.

So war der alte Grieche, der alte Romer auf sich angewiesen, wenn
er ein Lebensalter von fiinfunddreiflig Jahren erreicht hatte. Zwischen
dem achtundzwanzigsten und dem fiinfunddreifligsten Lebensjahr lebte
er mit der Umgebung, dann hatte die Menschheit nichts mehr hinzu-
zugeben von ithrem Alter, denn das war abgelebt; die Menschheir



konnte nicht mehr achtundvierzig Jahre alt werden, wenn sie beim
finfunddreifligsten angelangt war bei ihrem Riickwirtsgang.

Und wir im fiinften Zeitraum: denken Sie einmal, wir leben uns
hinein in den Gruppengeist der Menschheit, in das, was unsere Umge-
bung ist, zwischen dem einundzwanzigsten und achtundzwanzigsten
Jahr. Von da ab gibt die Umgebung nichts mehr her. Was des weite-
ren kommt, miissen wir durch unsere eigene Entwickelung erlangen,
miissen wir aus unserem Inneren heraus schopfen, denn von aufien
flieft uns nichts mehr zu. Die Menschheit hat die Jahre bis zum acht-
undzwanzigsten Jahr zuriickgelegt, und wenn wir achtundzwanzig
Jahre alt geworden sind, dann, ja dann miissen wir einen Fond, dann
miissen wir etwas in uns haben, was wir weitertragen kdnnen; sonst
werden wir nie alter als achtundzwanzig Jahre. Und jetzt sogar ist
schon so viel vom fiinften Zeitraum vergangen, dafl die Menschheit
gerade zuriickgekommen ist zum siebenundzwanzigsten Jahr. So daf,
wenn nichts dafiir getan wird, dafl sie ihr Inneres energisch entwickeln
und durch sich vorwirtskommen, die Menschen nur siebenundzwanzig
Jahre alt werden. Das heifit viel, meine lieben Freunde! Das heifit:
wenn alles gelassen wird, wie es ist, so erreicht die heutige Menschheit
nicht eine intellektuelle oder eine sonstige seelische Entwickelung, als
nur eine solche bis zum siebenundzwanzigsten Jahr. Und wird in ihre
Seelen nicht etwas gegossen, dafy sie sich weiter entwickeln, dann
bleiben sie den ganzen Rest ihres Lebens siebenundzwanzig Jahre alt.

Sie bleiben den ganzen Rest ihres Lebens siebenundzwanzig Jahre
alt: das ist ein grofles Geheimnis der gegenwiartigen Menschheitsent-
wickelung. Im sechsten nachatlantischen Zeitraum werden die Men-
schen iiberhaupt nicht dlter als einundzwanzig Jahre. Wird dann nichts
getan, dafl ihr Inneres sich erweitert, kriftig wird an Intellekt, an
Initiative, an Wille, dann wiirde eine allgemeine Dementia praecox
ausbrechen. Die Menschen miifiten bei einer Lebensentwickelung blei-
ben, die mit dem einundzwanzigsten Jahre schliefit: Das Spitere wire
lediglich eine wesenlose Draufgabe.

Fassen wir das einmal im Zusammenhang mit ‘dem Individuellen
des Menschen. Denken Sie doch nur einmal, dafl man ja nach seinen
individuellen, nach seinen personlichen Anlagen immer reifer und rei-



fer wird. Das Kind ist eigentlich immer Materialist; der Jiingling wird
dann Idealist, aber seine Ideale sind abstrakt, sie gehen ins Wesenlose.
Erst in spiteren Lebensjahren pafit man sich an, sich solche Ideale zu
machen, welche in die Wirklichkeit untertauchen, mit der Wirklich-
keit leben, die richtig wirklichkeitsgemafl sind. Nehmen Sie an, es ist
nun ein Mensch heute ganz ein Kind seiner Zeit. Was wird er denn
fiir eine Eigenschaft zeigen konnen, wenn ihm nicht in seiner Jugend
die Moglichkeit geboten worden wire, dafl er etwas Spirituelles auf-
genommen hat? Das allein bringt ja die Seele vorwirts. Wenn er dem
tiberlassen bleibt, was heutiger Zeitgeist ist, dann ist eines solchen Men-
schen Schicksal: nicht weiterzukommen als bis zu einer Entwickelung
von achtundzwanzig Jahren. Was spiter ist, bleibt stehen beim acht-
undzwanzigsten Jahr. Man kann ja, wenn man angeregt wird, schon
hinauskommen {iiber das achtundzwanzigste Jahr, aber das andere ist
die Regel; was ich dargestellt habe, das ist das, was aus dem Gesetz der
Entwickelung folgt. Ein Mensch, der nun nicht iiber das achtundzwan-
zigste Lebensjahr hinauskommt, der achtundzwanzig Jahre alt bleibt,
trotzdem er fiinfzig, sechsundfiinfzig, sechzig Jahre alt wird, ein sol-
cher Mensch wird unter Umstdnden grofle abstrakte Ideale entwickeln
konnen, aber er wird nur sozusagen die Lehrjahre des Lebens mit ihren
abstrakten Idealen durchgemacht haben, nicht die Priifungsjahre, die
ja im geistigen Sinne jene zu praktischen Menschen machen, die solche
Ideen bergen, wie sie sich verwirklichen lassen, die nicht nur die Men-
schen blenden durch Jugendkraft, sondern die sich verwirklichen
lassen.

Da tritt natiirlich die Frage nah: Konnte denn ein Beispiel ange-
fithrt werden eines so richtigen Kindes unserer Zeit, das alt geworden
ist und doch nicht iiber das achtundzwanzigste Jahr hinausgekommen
ist? Selbstverstindlich, wenn man ein solches Beispiel drauflen heute
anfithrt, in der Welt, die nichts wissen will von geistigen Gesetzen,
welche auch in der Entwickelung der Menschheit wirken, wird man
als ein Narr verlacht. Aber hier unter uns, wo wir so vieles geisteswis-
senschaftlich entwickelt haben, darf vielleicht zum besseren Verstind-
nis unserer Zeit doch auch ganz konkret gesprochen werden. Warum
sollte denn der Geisteswissenschafter zu denjenigen, die seine Freunde

o
p



sind und die etwas horen mochten iiber die Geheimnisse der Zeit, nicht
im Konkreten sprechen diirfen?

Es ist mir nach wirklich reiflichen Untersuchungen unserer Zeit als
ein ganz charakteristisches Beispiel eine Personlichkeit aufgefallen, die
ganz dazu verurteilt ist, so alt sie werden mag, nicht dlter werden zu
kénnen als achtundzwanzig Jahre, und das ist der Prisident der Ver-
einigten Staaten, Woodrow Wilson. Ja, Sie lachen, meine lieben
Freunde, fiir mich ist das eine sehr bedeutsame Erkenntnis gewesen,
die mir ungeheuver viele Ritsel unserer Zeit 16st. Ich mufite mich im-
mer fragen: Warum blenden denn die Ideale dieses Menschen, die er
in verschiedenen Noten an die Menschheit gerichtet hat, so sehr, und
warum verwandeln sie sich denn gerade zum Gegenteil von dem, was
an Worten in ihnen steht? Weil es Jugendideale sind, die als solche
stehenbleiben, trotzdem der Mensch, der sie ausspricht, dlter wird.
Weil sie abstrakte Jiinglingsideale sind, die nicht eingehen wollen auf
die Wirklichkeit, die sich nicht von Wirklichkeit sittigen wollen, und
die daher nicht anwendbar sind auf das wirkliche praktische Leben,
in dem nicht bloff das duflere Materielle, sondern auch das Geistige
wirkt, insbesondere wenn es auf die Ordnung der sozialen Struktur
der Menschheit ankommt. So viel man heute denken kann, ohne das,
was nur im Inneren begriindet werden kann, so viel kann er denken,
Woodrow Wilson, mehr nicht!

Ein Wilson des sechsten Zeitraumes wiirde gar nur einundzwanzig
Jahre alt werden konnen, und wenn er auch hundert Jahre alt wiirde.
Aber sehen Sie, immerhin liegt die Sache so: Wenn wir den vierten
Zeitraum ins Auge fassen, begegnen sich sozusagen das individuelle,
personliche Lebensalter des Menschen im Mittelpunkt dieses fiinfund-
dreifligsten Jahres mit dem herabsteigenden Lebensalter der Mensch-
heit bis zum fiinfunddreifligsten Jahr. Da trifft es in der Mitte zusam-
men. Daher auch das merkwiirdig harmonische Leben noch bei den
Griechen, daher dieses Zusammenstimmen des einzelnen Lebens des
Griechen mit dem Leben der griechischen Menschheit. Aber nun ist
die Menschheit zuriickgegangen und macht nicht mehr die Jahre vom
achtundzwanzigsten Lebensjahr an durch. Und der Mensch mufl sie
individuell durchmachen, richtig individuell durchmachen.



Sehen Sie, das hingt allerdings zusammen mit Dingen, die hinter
der sinnlich-physischen Welt stehen. Einiges von diesen Dingen, die
hinter der physisch-sinnlichen Welt stehen, konnen Sie entnehmen aus
meiner Schrift «Die geistige Fithrung des Menschen und der Mensch-
heit». Von einem anderen Gesichtspunkt aus will ich das heute dar-
stellen.

Der Mensch: gelangte in der ersten nachatlantischen Zeitperiode
durch seine individuelle Entwickelung, wenn er im achtundvierzigsten
Jahr war, dahin, den Anschlufl zu finden an das Lebensalter der
Menschheit. Das hing aber damit zusammen, daf dazumal in diesem
ersten Zeitraum ein inniger Kontakt noch war zwischen gewissen We-
senheiten der hdheren Hierarchien und zwischen der Menschheit hier
auf Erden. Die. Wesenheiten der héheren Hierarchien, die wir ange-
horig denken der Hierarchie der Archai oder Geister der Personlich-
keit, die stiegen dazumal gewissermaflen noch auf Erden herab und
vereinigten sich mit der menschlichen Entwickelung; sie inspirierten,
intuitierten eigentlich die Menschheit. Dadurch daf} die Menschheit so
weit sich entwickeln konnte, dafl sie erst hineinwuchs in das Lebens-
alter der Menschheit in einem so spiten individuellen Alter, dadurch
wurde bewirkt, dafl die Menschheit hier auf Erden mit den Archai in
einer besonderen Verbindung stand. Im zweiten nachatlantischen Zeit-
raum war dieselbe Verbindung mit den Archangeloi, im dritten mit
den Angeloi. Im vierten nachatlantischen Zeitraum aber, im griechisch-
lateinischen, da war der Mensch auf sich angewiesen. Im dritten Zeit-
raum war es also noch so, dafl die Engel, die Angeloi herabkamen und
die Menschen inspirierten, intuitierten, ihnen Imaginationen verliehen.
Dann kam der griechisch-lateinische Zeitraum: da kamen sie nicht
mehr in derselben leichten Weise herab, die Geister der hoheren Hier-
archien, da' mufite der Mensch gewissermaflen anfangen hinauf und
hinab zu pendeln, in den Geist und wiederum ins Irdische herunter. Mit
anderen Worten: da mufite der Mensch sich selbst finden. Jetzt aber,
im fiinften Zeitraum, sind wir in eine Epoche eingetreten, wo das Um-
gekehrte stattfinden mufl. Jetzt miissen wir unser Inneres so stark
machen, daff wir allmihlich wihrend dieses fiinften Zeitraumes wie-
derum durch unsere eigene Kraft in die Nihe der Angeloi kommen,



dafl wir thnen wieder begegnen, aber durch unsere eigene Kraft, und
daf} der Angelos in uns den Entwickelungsimpuls hineinsetzt; dafl wir
durch uns das finden konnen, was uns die Menschheit durch die hohe-
ren Hierarchien nicht mehr geben kann.

Da sehen Sie, warum wir den Materialismus in unserer Zeit haben.
Da sehen Sie, daf} es Zeiten gegeben hat, in denen die Menschheit da-
durch, dafl sie dlter war, dafl sie noch nicht so jung war wie jetzt,
weiter hinaufreichte in die geistigen Welten, wo sie gleichsam von Ur-
sprung an den geistigen Welten niher war als jetzt der Mensch, wenn
er dem Tode entgegengeht, den geistigen Welten nahe ist. Da sehen
Sie, wo der tiefere Grund des Materialismus liegt, wo aber auch der
notwendige Impuls liegt, nun wirklich etwas zu suchen, was den Men-
schen spirituell, im Inneren individuell anregen kann, was ihn iiber
dasjenige hinausfithren kann, das man aus der Umgebung aufnehmen
kann.

Auch die Erziehung, die gewissermaflen nur von selbst dem Men-
schen zufliefit, kann unmoglich das geben, was heute dem Menschen
mehr bringt als ein Lebensalter von achtundzwanzig Jahren. Daher
miissen die geistigen Verhiltnisse spiritualisiert werden. Wenn die
Dinge so fortgehen wiirden, wenn also Geisteswissenschaft in Grund
und Boden gebohrt wiirde, wenn die Dinge so fortgehen wiirden, wie
alles von selber geht, dann wiirde ein allgemeines Stehenbleiben Platz
greifen beim achtundzwanzigsten Lebensjahr. Wenn man nur in na-
turwissenschaftlichen Laboratorien und Kliniken forschen wiirde und
das finden wiirde, was von auflen gegeben werden kann, wenn nichts
angeregt wiirde in den Seelen von innen heraus, wenn keine Wissen-
schaft vom Geistigen in die Seelen gesenkt wiirde, sondern nur das sich
fortsetzen wiirde, was gerade die Grofle der neueren Zeit, die Grofle
des Materialismus gebracht hat: dann wiirde endlich der Fortschritt
so sein, dafl die Menschen immer jung bleiben. Das wire aber nur etwas,
wenn sie nicht nur in ihrem Inneren jung blieben, sondern auch mit
ihrem Korper. Aber mit dem K&rper werden sie schon alt. Dadurch
stimmt dann das, was in ithnen lebt, nicht mehr iiberein mit der dufler-
lichen Korperlichkeit.

Heute ist es noch so, dafl in vieler Bez1ehung gerade aus der Unan-



gemessenheit desjenigen, was wir mit der Menschheit erleben, gewisse
Krifte angeregt werden in unserem Inneren. Wir konnen durch die
Menschheit nur achtundzwanzig Jahre alt werden, aber wir miissen
doch linger leben in der Welt in den verschiedenen Inkarnationen. Da
ist es so, daf} vorldufig, wo die Menschheit erst siebenundzwanzig Jahre
alt ist, noch Krifte sind, die dann in dem Leben zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt weiter entwickelt werden zum Angelos hin.
Heute ist das noch so. Wenn aber der sechste Zeitraum beginnen wird,
dann wird der Mensch auf der Erde durch das, was um ihn ist, nur
noch einundzwanzig Jahre alt werden konnen. Bis zum einundzwan-
zigsten Jahr, was ist denn da entwickelt? Der physische Leib bis zum
siebenten Jahr, der Bildekrifteleib bis zum vierzehnten Jahr, der Emp-
findungsleib bis zum einundzwanzigsten Jahr: das Leibliche nur ist ent-
wickelt. Das Seelische, wenn der Mensch es nicht von innen entwickelt,
die Empfindungsseele, die Verstandes- oder Gemiitsseele, die Bewufit-
seinsseele: sie werden dann gar nicht entwickelt. Das Leibliche wird
entwickelt bis zum einundzwanzigsten Jahr. Dann verl6re der Mensch
aus den eigenen Kriften heraus zu vieles, um selbst nach dem Tode,
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, nachholen zu konnen,
was er hier etwa versiumt, wenn er keine spirituelle Anregung emp-
fangen hat.

Sie sehen daraus, dal der Standpunkt, den die Menschheit erlangt,
nicht einem Zufall entspricht, sondern daf er eine tiefe Notwendig-
keit ist, daf} er einem iiberraschenden Entwickelungsgesetz der Mensch-
heit entspricht. Man kann im einzelnen das heute vielfach sehen. Es
hat in der Tat noch keine Zeit gegeben in der Menschheitsentwickelung,
in welcher die Menschen so abgeneigt waren, Erfahrungen als etwas
anzuerkennen, Erfahrungen, die das Leben gibt. Jeder will heute schon
moglichst frith gescheit sein. Warum? Weil er es im Verborgenen spiirt:
er mufl mit achtundzwanzig Jahren ein Fertiger sein. Nach achtund-
zwanzig Jahren noch irgend etwas aufnehmen, das ist fiir viele Men-
schen heute eine absurde Idee, ein absurde Tatsache iiberhaupt. Dann
wickelt man das Leben so ab, aber aufnehmen will man nur bis zum
achtundzwanzigsten Jahr, sogar genau gefafit — es stimmt mit den Tat-
sachen — bis zum siebenundzwanzigsten Jahr.



Man wird aber auch, wenn man ein solches Geheimnis der Mensch-
heitsentwickelung ins Auge faflt, das verstindlich finden, dafl man es
nicht wie eine Willkiir ansieht, wenn von der Notwendigkeit einer spi-
rituellen Entwickelung gesprochen wird, sondern man fafit das so auf,
dafl diese Notwendigkeit wirklich vorhanden ist, dafl gewissermaflen
ein Mensch unvollkommen bleibt in unserer heutigen Zeit, wenn er
nicht einen spirituellen Impuls aufnehmen wiirde. Man fiihlt das iiber-
all und iiberall, wo man das Leben heute nicht so anschaut, daf man
es auf seine Wirklichkeit hin anschaut. Gerade die merkwiirdige Tat-
sache, dafl viele Menschen so unfihig sind, in gewisse Gedankenginge
iberhaupt sich nur hineinzufinden, das beruht ja darauf, dafl die Leute
gar nicht das fiinfunddreifligste Jahr erreichen, dafl es so wenige gibr,
die einem etwas sagen kdnnen, was mit der reiferen Erfahrung des spi-
teren Lebens zusammenhingt.

Diese Dinge muff man ganz unbefangen und vorurteilslos ins Auge
fassen und daraus den Impuls empfangen, Spirituelles in sich aufzu-
nehmen. Tut man das nicht, so schliefit man sich denjenigen an, die
eigentlich die Menschheit verurteilen wollen zu unreifer Jugendlich-
keit.

Ja, gewisse Gedanken, gewisse Erkenntnisse, die uns aus der Gei-
steswissenschaft kommen, die sind schon so, dafl sie uns, wenn wir
Vollmenschen sind, tief, tief einschneidend erscheinen, aber wir miissen
wirklich nur jeden Augenblick geneigt sein, das Einschneidende zu
empfinden. Weil sie aus dem Einschneidenden hervorwiachst, die Gei-
steswissenschaft, brauchen wir uns nicht zu verwundern, wenn diese
Geisteswissenschaft Widerstinde findet. Sie findet sie ja nicht blof} aus
dem Eigensinn der Menschen, sondern aus der Natur der Menschheits-
entwickelung gehen die Widerstinde hervor.

Ich habe Thnen vielleicht manches Paradoxe jetzt gesagt. Paradox
ist jedenfalls fiir die heutigen Menschen schon, daff wenn man einmal
zuriickgeht in den zweiten, dritten, vierten Kulturzeitraum, es so ist,
als ob dazumal die Menschen, die also wirklich den Anschlufl gefun-
den haben an die Menschheit, nun, trivial gesprochen, dazumal auf
du und du mit den Engeln, den Erzengeln und Archai gewesen wiren,
Umgang mit ihnen gehabt hitten. Ja, fiir den, der heute nicht ilter



wird als achtundzwanzig Jahre, ist das natiirlich ein verriickter Ge-
danke, zu behaupten: die Menschen haben einmal nicht nur unter sich
Dinge verabredet, sondern sie haben sich mit Angeloi, mit Archangeloi
und mit Archai verstindigt, wie wir uns heute auf dem physischen
Plan einer mit dem anderen verstindigen. Dafl diese Ansicht herrscht
und die andere Ansicht eine Verriicktheit scheint, das ist aber nur, weil
die Menschen alte Erkenntnisse vergessen haben. Bei Plato finden Sie
eine merkwiirdige, sehr wichtige Stelle, also noch wihrend des Zeit-
raumes, in dem die Menschheit dem Menschen achtundzwanzig bis
fiinfunddreiflig Jahre darbot. Da sagte Plato: Bevor der Geistesmensch
in Sinnlichkeit versank und seine Schwingen verlor, lebte er unter den
Géottern in der verniinftigen geistigen Welt, wo alles wahr und rein
ist. — Und damit meint Plato nicht nur das Leben vor der Geburt, son-
dern das Leben in alten Zeiten, wo die Menschen noch aus dem Um-
gang mit den Gottern selber ihre Erkenntnisse hatten. — Ich habe das
auch angedeutet in dem einen Mysterienspiel, wo ein alter Eingeweihter
von den alten Lehrern spricht, die aus dem Umgang mit den Gottern,
das heifft mit den Geistern der hoheren Hierarchien, ihre Erkenntnis
schopfen.

Aber gewisse Dinge sind mit der Menschheitsentwickelung ver-
bunden, die eben, weil die Sache sich so verhilt, ganz und gar nicht
mehr verstanden werden. Man macht da sonderbare Erfahrungen.

Lassen Sie mich eine erfreulich-unerfreuliche Erfahrung anfiihren.
Ein sonderbares Wort, nicht wahr, aber es ist schon so. Erfreulich des-
halb, weil ich den Namen eines Mannes erwihnen muf, der sehr freund-
lich meiner Schrift «Gedanken wihrend der Zeit des Krieges» ent-
gegengekommen ist, aus den n6rdlichen Lindern, ein Mensch, der gerne,
soweit er kann, sich in die Welt hineinfindet, Kjellén, der Staatsfor-
scher, der jetzt in Uppsala ist. Ich will nicht den Mann angreifen,
nicht abkritisieren, sondern im Gegenteil, ich wihle dieses Beispiel,
weil Kjellén einer unserer Freunde ist. Er hat nun ein interessantes Buch
geschrieben in der letzten Zeit: «Der Staat als Lebensform.» Da will
er darstellen, wie man eine gewisse tiefere Auffassung vom Staate ha-
ben konnte. Ja, da versucht nun Kjellén wiederum so eine Art Ansicht
zu gewinnen, wie der Staat ein Organismus sein sollte. Fiir denjenigen,



der nun diese Dinge durchschaut und der aus der geisteswissenschaft-
lichen Untersuchung heraus weif}, wie eine Staatswissenschaft, wenn
es eine solche jetzt gibe, aufgebaut werden miifite, damit sie fruchtbar
werden konnte im praktischen Staatsleben, fiir den ist das Lesen des
Kjellénschen Buches, wenn man auch den Verfasser sehr gerne hat, ge-
radezu eine Qual, eine richtige Qual. Warum? Ja, sehen Sie, Kjellén
bringt es auch nicht weiter, als zu fragen: Wenn man nun den Staat als
einen ganzen Organismus auffafit, dann lebt der Mensch innerhalb des
Staates. Was ist denn dann der Mensch? — Es liegt nahe: eine Zelle! Also
der Mensch ist eine Zelle des Staatsorganismus fiir Kjellén. Auf diesem
Gedanken wird nun in dem Buche «Der Staat als Lebensform» viel
von Kjellén aufgebaut. Der Mensch ist eine Zelle, wie wir die Zellen
in uns haben, und der Staat ist der ganze Organismus, der durch seine
verschiedenen Zellen sich organisiert.

Sehen Sie, wenn man blof8 auf Vergleiche ausgeht — mehr ist es ja
nicht —, dann kann man eigentlich alles mit allem vergleichen. Man
kann wirklich eigentlich jeden Gedanken logisch vertreten, denn wenn
man keine Konsequenzen zieht, kann man einen Organismus auch mit
einem Taschenmesser vergleichen. Es kommt aber {iberall darauf an,
dafl man den Sinn hat fiir das Eindringen in die Wirklichkeit. Da
aber gelangt man gleich in sehr merkwiirdige Sackgassen, wenn man
gerade das Kjellénsche Buch ins Auge faflt, in merkwiirdige Sack-
gassen. In einem Organismus sind die Zellen, die sind nebeneinander,
eine grenzt an die andere, und dadurch daf sie aneinandergrenzen und
die Wirksamkeit haben, die daher kommt, ist der Organismus ein Or-
ganismus. Das 1388t sich schon auf das Zusammenwirken der Menschen
im sogenannten Staatsorganismus nicht mehr anwenden. Kurz, man
kommt tiberhaupt, wenn man abstrakt logisch bleiben will, mit jedem
geistreichen Gedanken dazu, daf man ein ziemlich dickes Buch schrei-
ben kann dariiber, und dann sich der Idee hingeben kann, das sei auch
praktisch. Aber hat man Wirklichkeitsgeist, dann muff der Gedanke
weiter ausgebaut werden. Er mufl wirklich in die Wirklichkeit hinein-
versenkt werden, das ist ja erst die Erkenntnis. Ich empfehle Thnen,
lesen Sie das Buch, es ist ein reprisentatives Buch der jetzigen Zeit.
Kaufen Sie es und lesen Sie es und empfinden Sie diese Qual, von der



ich gesprochen habe. Es kommt mit dazu, dafl einem der Gedanke
herausspringt: Was darf man denn nun dem Organismus vergleichen,
wenn man den Gedanken vom Organismus auf das soziale Leben der
Menschheit anwenden will? — Nur das Leben der Menschheit auf der
ganzen Erde. Und die einzelnen Staaten darf man nur mit Zellen ver-
gleichen.

Das Leben der Menschheit auf der ganzen Erde darf als ein Orga-
nismus bezeichnet werden, und die einzelnen Staaten diirfen als Zellen
bezeichnet werden, nicht aber ein Staat als Organismus und der ein-
zelne Mensch als Zelle. Damit aber wird das ganze tiberhaupt nur so,
dafl man es vergleichen kann, das staatliche Leben, mit einer Pflanze.
Niemals mit etwas anderem als mit einem Pflanzenorganismus. Und
will man nun den Begriff vom Organismus festhalten, so miifite man
den Organismus nehmen und der Mensch miifite herausstehen. Denn
es entwickelt sich der Mensch iiber alles Staatsleben hinaus, er kann
nicht aufgehen wie die Zelle im einzelnen Organismus in diesem Staats-
leben, sondern muf} heraus. Das heifit, es mufl Gebiete geben in der
menschheitlichen Entwickelung, die nicht in den Staat fallen k6nnen.
Man wird sehen, dafl der Mensch hinausreichen muf in ein geistiges
Gebiet, daff der Mensch nur in seiner unteren Verankerung in das
Staatsleben hineinragen kann, aber nach oben in die geistige Welt. Und
da ist es interessant, wie manche Forscher mit der Nase daraufgestoflen
werden, dafl die Menschen in den alten Zeiten, wo die Mysterien noch
da waren, etwas davon gewufit haben. Und Kjellén weist selbst hin
auf ein interessantes Buch, ein Buch, das vor fiinfzig Jahren geschrie-
ben worden ist von Fustel de Conlanges: «La Cité antique». Und er
kommt zu der merkwiirdigen, sowohl dem Verfasser Fustel de Cou-
langes wie auch Kjellén unverstindlichen Sache: Was war denn der
alte Staat? Was war denn das? — Da kommt Coulanges dazu, sich zu
sagen: Ja, die alten Staaten, die griindeten sich alle auf den Kultus.
Warum? Es war der Staat ein Gottesdienst, weil man da noch fiihlte,
dafl der Mensch hinaufragen mufite in die geistige Welt. Da konnte
jemand nur dann tonangebend im Staate sein, wenn er in die Mysterien
eingeweiht war und aus den Mysterien heraus tiber die soziale Struktur
Weisungen bekommen hat. Im dritten, im vierten Zeitraum war es



noch so. Die Leute kommen durch die duflere Forschung darauf, aber
sie konnen nichts damit anfangen, trotzdem sie es in der Geschichte
sogar lesen.

Es ist ungeheuer tragisch, die letzte Seite des Buches von Kjellén
«Der Staat als Lebensform» auf sich wirken zu lassen, wo man sieht,
dafl er nun irgend etwas konstruieren will, was Staatswissenschaft ist,
aber doch ganz, ganz mutlos vor der Tatsache steht: Was fangen wir
denn nun an mit der Zelle? Man konnte ja, wenn man die Idee von
Kjellén verwirklichen wollte, eigentlich nur die Menschen kopfen,
denn sie kénnen nicht mit ihrem Kopfe solch einem Staate angehéren,
der so aufgebaut wire, wie die Wissenschaft Kjelléns ithn aufbaut, da sie
mit ihrem Geistigen hinausragen miissen iiber das Staatswesen.

Sehen Sie, da kommt man zu ganz merkwiirdigen Dingen, wenn
man das Leben tiefer betrachtet. Und daher ist es, daf} alles das, was
sich heute Staatswissenschaft noch nennt, iiberhaupt noch nicht weif},
was es will. Nirgends gibt es noch fiir heutige Verhiltnisse eine wirk-
liche Staatswissenschaft. Das ist alles noch Gerede. Denn eine wirk-
liche Staatswissenschaft wird erst entstehen konnen, wenn man wie-
derum hinorientiert ist nach der Art und Weise, wie der Mensch mit
der geistigen Welt zusammenhingt, wenn man wiederum wissen wird,
wieviel man organisieren kann im irdischen Zusammenleben und wie-
viel iiber die Organisation frei hinausgehen mufl. Diese Dinge miissen
aus gewissen Tiefen geholt werden. Hier spiiren Sie, meine lieben
Freunde, wie die Dinge tragisch werden. Die Menschheit muf} ihre
Entwickelungsgesetze in sich tragen, mufl etwas verspiiren von die-
sen Entwickelungsgesetzen.

Im einzelnen — verzeihen Sie, wenn ich jetzt am Schlusse auf ein-
zelnes komme — stoflt man gerade fiirchterlich an, wenn man es als
eine Notwendigkeit des Lebens empfindet, real zu denken. Real den-
ken heiflt auch geistig denken, denn wer den Geist nicht mitdenkt,
denkt nicht das Reale, sondern er denkt ein wesenloses Abstraktum.
Wenn man es als seine Gewohnheit entwickelt hat, real zu denken, dann
stoflt man heute vielfach an. Verzeihen Sie, wenn ich scheinbar trivial
ein naheliegendes Beispiel wihle.

Ich kann zum Beispiel sagen, dafl mir nichts weniger imponiert, als



wenn heute jemand kommt innerhalb des deutschen Sprachgebietes und
sogenannte schone Verse schreibt, tadellos schéne Verse, wie sie den mei-
sten Menschen noch gefallen. Etwas, was solch eine Entwickelung hinter
sich hat wie die deutsche Sprache, und solche Entwickelungsmdglich-
keiten vor sich hat wie die deutsche Sprache, in dem bilden sich heute
sogenannte schéne Verse wie von selbst, gerade in der unreifen Jugend
bis zum achtundzwanzigsten Jahr. Lost man kiinstlerisch Verspro-
bleme, dann kommt man nicht zu dem, was heute die Menschen viel-
fach fiir schone Verse halten, denn die sind eigentlich zu dem gehérig,
was man geniefit, wenn man sich in frithere Zeiten versetzt. Daher
treffen es heute sehr viele Leute auch ganz gut, schone Verse zu ma-
chen, aber es handelt sich darum, weiterzukommen in der Entwicke-
lung. Da muf} es oftmals geschehen, dafl jemand vielleicht weniger
schone Verse schreibt, aber versucht, von einem elementaren Stand-
punkte aus eine neue Kunstform zu gewinnen. Da kommen natiirlich
dann viele und finden es schrecklich, wenn jemand den Versuch macht,
eine neue Kunstform zu gewinnen, die vielleicht mit Bezug auf das-
jenige, was sie werden soll, noch sehr unvollkommen ist. Sehen Sie, ich
mochte jetzt wiederum etwas Personliches sagen. Ich will gar nicht
von meinem Urteil sprechen iiber die Verse, in denen Herr von Bernus
anthroposophische Gedanken vorgebracht hat im «Reich». Aber Sie
konnen alle ganz sicher sein, wenn auch dem oder jenem die Verse
noch so wenig gefallen haben: solche Verse, wie sie hitten gefallen
konnen, die hitte Herr von Bernus aus dem Armel schiitteln kénnen,
wenn er sie hitte machen wollen. Die Dinge sind doch nicht so einfach.
Und heute, wo so vieles existiert, was boswillig herabzieht und das-
jenige verleumdet, was bei uns gewollt wird, trat diese Zeitschrift «Das
Reich» hervor mit dem besten Willen, und sie hitte sollen eben wegen
dieses allerbesten Willens gefordert werden, gleichgiiltig wie man sich
zu dem einzelnen gestellt hat. Daher war es mir selbst schwer, zu ho-
ren, dafl Herr von Bernus Schocke von Briefen bekommen hat aus dem
Kreise unserer Mitglieder, die dasjenige verldstert haben, was in der
Zeitschrift stand. Man hitte viel mehr Gelegenheit gehabt, auf das-
jenige hinzuschauen, was direkt darauf ausgeht, unsere Bewegung zu
vernichten. Und so erlebt man es denn, daf jemand, der sich vorge-



nommen hat, iiber alle Dinge bei uns die Unwahrheit zu sagen, be-
haupten kann: «Das Reich>, das im Zeichen Steiners steht.» Nun, ich
habe mit dieser Zeitschrift keine andere Verbindung, als ich eventuell
auch mit einer anderen haben kdnnte; ich habe sie nicht begriindet, sie
ist das eigene Werk des Herrn von Bernus, sie hingt nicht mit meiner
Personlichkeit zusammen. Ich schreibe fiir diese Zeitschrift Artikel
und bin fiir nichts verantwortlich. Das kann aber derjenige auch wis-
sen, der verletzend nach der einen oder anderen Seite hin den verleum-
derischen Ausdruck brauchte — in einem solchen Falle ist es ein ver-
leumderischer Ausdruck — «diese Zeitschrift dient Steinerschen Zwek-
ken». Man sollte sich im Gegenteil doch auch einmal freuen konnen,
wenn auch etwas fir, von ganz auflenstehender Seite f#r uns auftritt,
Bis jetzt aber haben wir es vielfach erfahren, daff gerade denjenigen
Steine in den Weg geworfen worden sind von seiten unserer Mitglieder,
welche sich fiir unsere Sache einsetzen wollten, daf aber abgeraten
worden ist, sich fiir unsere Sache einzusetzen in gutem Wollen und in
kithner Weise, wihrend man sich nicht gekiimmert hat um all das
Schmihende, das geschehen ist im groflen ganzen.

Es wire noch manches zu sagen. Ich wollte dies einmal anfiihren,
weil ich wirklich betonen mochte, da es mir gar nicht eingefallen ist,
tiber dies oder jenes im «Reich» anders als diskutierend zu sprechen,
das heifit, zu sehen, ob vielleicht gerade hinter dem scheinbar Unvoll-
kommenen das Ringen nach einer Entwickelung steht, und es war mir
wirklich nicht darum zu tun, auf dasjenige zu sehen, worauf viele ge-
sehen haben, die sich berufen gefiihlt haben zu dem, was ja ohnedies
ein Unsinn wire, wenn es auch nicht geschmacklos wire, ihr Urteil
in Briefen an den Dichter zu senden. Das ist der geschmackloseste und
schidlichste Weg. Denn an den, der sich angestrengt hat, die Sache aus-
zuschreiben, braucht man nicht personlich mit einem schmihenden
Brief heranzutreten. Selbst wenn der Brief berechtigt wire, konnte er
ihn nicht verstehen, er lebt in der Sache drinnen. Man sage seine Mei-
nung allen anderen, nur sende man sie nicht dem Dichter ins Haus.

Nun, meine lieben Freunde, alle die Dinge, die so gesagt werden,
treffen natiirlich nur immer nach der einen Seite, nach der Seite von
wenigen. Aber es ist schon einmal so, dafl durch die Gesellschaft der



Unschuldige mit den Schuldigen gefangen ist und nun biiflen muf} fiir
sie. Das ist das, was mir schmerzlicher ist als denen, die unter den heu-
tigen Mafinahmen leiden.

Aber eines méchte ich noch hinzufiigen: Derjenige, der im Kreise
der Gesellschaft blof} die eine Mafiregel etwa mitteilen wird, daf ich
keine personlichen Angelegenheiten in Privatgesprichen in Zukunft
mehr besprechen werde, der wiirde nur Einseitiges sagen. Zum ganzen
gehort dazu: Ich entbinde ausdriicklich jeden des Versprechens, soweit
er es selber will, etwas, was in Privatgesprichen gesprochen wurde, ge-
heim zu halten. — Das gehort dazu, und das ist das Wichtige. Bei
jenem Verleumdungsfeldzug, glauben Sie es, sind diese Maflregeln so
notwendig, dafl Ausnahmen nicht gemacht werden konnen. Aber nie-
mand soll etwas verlieren. Das, was esoterisch geleistet werden kann,
wird auch geleistet werden kénnen, wenn es in voller Offentlichkeit
sein mufl. Und ich werde Mittel und Wege finden, trotzdem ich in
Privatgesprichen keine Ausnahmen machen kann und machen darf,
dafl jeder die esoterischen Bediirfnisse, die er befriedigen will, auch in
der Zukunft wird befriedigen konnen. Haben Sie nur eine kurze Zeit
Geduld. Auch ohne Privatgespriache wird es Mittel und Wege geben,
dafl alles das, was in berechtigter Weise fiir das esoterische Leben wird
gefordert werden konnen, befriedigt werde, ohne dafl jene Schiden
entstehen, die durch die Verleumdung des Privatgesprichwesens in un-
serer Gesellschaft entstanden sind.

Und nun will ich noch sagen, dafl ich gerne etwas vorbringen
mochte, was tief zusammenhzngt mit dem, was uns zum Verstindnis
unserer schweren Gegenwart fithren kann, dafl ich aber wahrhaftig
nicht fertig bin mit dem, was ich Thnen wihrend des diesmaligen Auf-
enthaltes habe sagen wollen. Fiir diejenigen, die kommen wollen, werde
ich daher am Dienstagabend noch einmal hier sprechen.



ELFTER VORTRAG
Stuttgart, 15. Mai 1917

Es wird sich in dieser heutigen erginzenden Betrachtung zu den Aus-
einandersetzungen, die ich diesmal hier in Stuttgart geben durfte, dar-
um handeln, einiges hinzuzufiigen zu dem schon Gesagten, um es ge-
wissermaflen abzurunden.

Zunichst wird es am besten sein, wenn ich ankniipfe an dasjenige,
was gerade im gestrigen offentlichen Vortrag einen Teil der Ausfiih-
rungen gebildet hat. Da haben wir ja gesehen, wie des Menschen see-
lisches Wesen in seiner Dreiheit Beziehungen zum Leiblichen, Bezie-
hungen zum Geistigen hat. Und wir haben insbesondere hervorgehoben,
dafl das Gefiihlselement der Seele Beziehungen hat nach dem Leibe
hin zum Atmungsleben, daf gewissermaflen das, was im Leibe Atmung
ist, und zwar in umfassendem Sinne, mit allen Verzweigungen und
Verastelungen das Werkzeug ist fiir das Gefithlsleben. Auf der an-
deren Seite haben wir darauf hinweisen konnen, dafl zu alledem, was
der Inspiration in der geistigen Welt zuginglich ist, das Gefiihlsleben
eine besondere Beziehung hat. Was der Inspiration in der geistigen
Welt zuginglich ist, das ist aber auch zugleich alles das, was in der
Welt enthalten ist, der wir angehSren mit dem Teile unseres Wesens,
der durch Geburten und Tode geht, der Welt also, die wir durchleben
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, der Welt, in der wir selbst-
verstindlich auch leben zwischen Geburt und Tod. Nur ist diese Welt
verdeckt durch die Sinneswahrnehmungen und das gewohnliche Vor-
stellen, also durch das Leibesleben. So dafl uns dasjenige, was der
Atmung und dem Gefithl entspricht, eigentlich hinausweist in die
grofle, umfassende Welt, in die wir aufsteigen, wenn wir durch die
Pforte des Todes gehen, in die Welt, der wir angehSren, wenn wir uns
nicht mehr des Werkzeuges unseres Leibeslebens bedienen. Das Werk-
zeug unseres Leibeslebens fesselt uns gewissermaflen an das irdische Da-
sein. Aus verschiedenen Vortrigen, die im Laufe der vielen Jahre ge-
halten wurden und in den Zyklen niedergelegt sind, wissen Sie, daf}
die Seele, wenn sie durch die Pforte des Todes gegangen ist, eben nicht



