SIEBENTER VORTRAG
Miinchen, 19. Mai 1917

Ich will heute einen Ausgangspunkt nehmen, der uns zum Verstindnis
fiihren kann von manchem, was uns in der gegenwirtigen Zeit umgibt
und dem wir fragend gegeniiberstehen. Unsere Zeit fordert so ver-
standen zu werden, dafl der Mensch sich in sie hineinstellt mit einem
tieferen, einem geistigen Verstindnis. Doch ist auf der anderen Seite
in weitesten Kreisen eine tiefe Abneigung vorhanden gegen ein geisti-
ges Verstehen der menschlichen Verhiltnisse; ja, eine solche Abnei-
gung ist vorhanden, dafl man den Versuch nach geistigem Verstind-
nis, den Versuch nach dem Verstindnis solcher Impulse, welche die
menschlichen Handlungen in unserer schwierigen Zeit zu tragen ver-
mogen, als etwas Phantastisches, etwas Unmogliches, etwas Kindisches
von vornherein ablehnt. Dennoch sollen gerade diese Betrachtungen,
die wir hier zusammen pflegen kdnnen, dem gewidmet sein, was zwar,
wie das leicht begreiflich ist, nicht unmittelbar von den Verhaltnissen
der Zeit spricht — das kann man ja nicht, wie bekannt ist —, was aber
zu einigem Verstindnis denjenigen fithren kann, der sich Mithe gibt,
zu einem solchen Verstindnis von wahrhaftig tieferen Ausgangspunk-
ten aus zu kommen.

Zum Verstindnis einer Zeit, in der tiefste Menschheitskrifte gewis-
sermaflen aufgewithlt werden, in der tiefste Menschheitskrifte wirken,
wenn auch fiir die meisten Menschen ganz unbewuflt, ist notwendig,
daf man nicht nur herumredet iiber allerlei Ideale und allerlei Dinge,
sondern dafl man das Verstindnis sucht aus einem grofieren Uberblick
iiber die Menschheitsentwickelung im allgemeinen. Wir haben ja im-
mer versucht, innerhalb unserer geisteswissenschaftlichen Betrachtun-
gen zu einem solchen grofleren Uberblick iiber die Menschheitsent-
wickelung zu kommen, und das Mannigfaltigste in dieser Bezichung ist
schon getan worden. Ich méchte heute einiges von etwas anderen Ge-
sichtspunkten aus wiederum vorbringen.

Wir wissen, daf sich innerhalb der Menschheitsentwickelung das
zugetragen hat, was wir den Durchgang durch die grofle atlantische



Katastrophe nennen. Wir wissen, dafl das, was jetzt als Menschheit
lebt, zuriickverfolgt werden kann zu gewissen Entwickelungszustin-
den, die sich vor jener atlantischen Katastrophe abgespielt haben, und
dafl dann nach dieser atlantischen Katastrophe fiir uns zu verzeich-
nen sind die erste nachatlantische Kulturperiode, die ich gewohnlich
nenne die altindische, die zweite, die ich gewdhnlich die altpersische
nenne, die dritte die assyrisch-babylonisch-dgyptische, die vierte die
griechisch-romische; und in der fiinften leben wir und haben darauf
hinzusehen, wie die fiinfte von einer sechsten abgelSst werden soll.

Nun handelt es sich darum, dafl so innerlich, so geistig, ich mochte
fast sagen, so menschlich, wie die Entwickelung innerhalb der Mensch-
heit jetzt sich abspielt, sie sich iiberhaupt erst nach der atlantischen
Katastrophe abspielen konnte. Die Menschen, die heute im allgemeinen
abgeneigt sind, die Dinge im Zusammenhang zu betrachten, denken:
Mensch ist Mensch, und so wie die Seelenentwickelung der Menschen
heute ist, so war sie, seit es Menschen gibt; und wenn wir zuriickgehen
von dem, was man heute als Menschheit ansieht, so kommt man aller-
dings zu primitiven Zustinden, dann aber in die Tierheit hinunter. -
Diese materielle Auslegung der Entwickelungsgeschichte kann ja vor
einer geistigen Betrachtungsweise nicht bestehen; denn gerade wenn
wir zuriickgehen und immer weiter und weiter zuriickgehen in der
Menschheitsentwickelung, finden wir, daf die Grundimpulse, die
Grundkrifte, die der Entwickelung zugrunde liegen, immer geistiger
und geistiger werden, obwohl, wenn wir die Sache richtig einsehen
wollen, wir uns erst zu einem richtigen Begriffe vom Geistigen durch-
ringen miissen.

Fiir unsere nachatlantische Zeit ist der vierte Zeitraum vor allen
Dingen ein bedeutungsvoller, der bedeutungsvollste fiir den Sinn der
ganzen Erdenentwickelung: er ist der Zeitraum, in den das Mysterium
von Golgatha hineinspielt. Und der fordert uns auf, die Zeit vorher
wie eine Art von Vorbereitung zum Mysterium von Golgatha aufzu-
fassen, die Zeit nachher wie eine Art Erfiillung dessen, was als Impuls
gekommen ist durch das Mysterium von Golgatha. Wenn wir aber in
der atlantischen Entwickelung zuriickgehen, dann finden wir, daf der
fiinfte Zeitraum innerhalb der atlantischen Entwickelung fiir diese



Zeit zwischen der lemurischen Entwickelung und der unsrigen der
wichtigste ist, weil in diesem fiinften Zeitraum der atlantischen Ent-
wickelung innerhalb des atlantischen Menschenlebens sich aufleror-
dentlich Bedeutungsvolles, Einschneidendes zugetragen hat, weil da-
zumal gewissermaflen der Ausgangspunkt genommen wurde von etwas,
was wir gerade die mehr seelische Entwickelung nennen konnen der
nachatlantischen Zeit. Wenn wir zuriickgehen in die atlantische Zeit,
finden wir dort nicht die tierische Menschheit, von welcher der mate-
rialistisch gedeutete Darwinismus so gerne spricht; wir finden eine
Menschheit, die allerdings ein Leben hatte, welches viel dumpfer war als
das der nachatlantischen Menschheit, und wenn man von der Dumpf-
heit des Seelenlebens spricht, dann méchte man ja — aber der Vergleich
bleibt ein ganz Zuflerlicher — sagen: Es gleicht dieses dumpfere traum-
hafte Seelenleben der atlantischen Zeit dem traumhaften Seelenleben
der gegenwirtigen hoheren Tiere. — Aber der Vergleich, wenn man ihn
so machen wiirde, wire ein durchaus hinkender, weil die gegenwirti-
gen Tiere in ihrem dumpfen, traumartigen Bewufitseinsleben durchaus
nicht das erleben, erfahren, was die Atlantier fast bis zum Ablauf des
fiinften Zeitraumes in ihrem traumartigen dumpfen Bewufitsein er-
lebten.

Was ist denn das wesentlichste Kennzeichen dieses traumartigen
Bewufltseins der alten Atlantier? Das wesentlichste Kennzeichen ist, daff
die Menschen, die damals lebten — verzeihen Sie, wenn das, was ich
sage, materialistisch ausschaut; aber das Materialistische erkennt man
eben nur dann, wenn man es beherrscht, wenn man weiff von den
Impulsen des Geistigen —, so lebten, dafl mit ithrem seelischen Leben ihr
Erndhrungs-, ihr Essensleben in einer sehr nahen Beziehung stand. Sie
konnen ja natiirlich dann einwenden: Nun, eine geniigend nahe Be-
ziehung herrscht schon auch zwischen dem Seelenleben manches Men-
schen der Gegenwart und demjenigen, was er ilt! — Das ist alles rich-
tig, wir wissen, daf ein grofler Teil der gegenwirtigen Menschheit das
Essen keineswegs unterschitzt. Es braucht das auch nicht als ein Vor-
wurf an sich schon bezeichnet zu werden. Aber der Unterschied zwi-
schen dem inneren Erleben beim Schmecken einer Speise, dem Wohl-
gefilhl, das ein heutiger Mensch empfindet, wenn er die Speise mit



sich leiblich verbindet, und dem inneren Erleben der atlantischen
Menschheit in der Zeit, von der ich jetzt spreche, ist doch ein grofler.
Der atlantische Mensch af}, er al diese oder jene Speise; er nahm also
diese oder jene Stoffe zu sich, und indem er sie mit seinem leiblichen
Dasein verband, ging in seinem Bewuf3tsein eine Erkenntnis davon auf,
von welchen Elementargeistern dieser Stoff durchdrungen ist. Er
schlang also nicht so wie der gegenwirtige Mensch mit grofler Bewuf3t-
losigkeit den Stoff hinunter, sondern war sich bewuf}t, welche Elemen-
targeistigkeiten er mit sich vereinte, indem er den Stoff mit seinem
leiblichen Dasein verband. Der Stoffwechsel war damals zu gleicher
Zeit ein Geisteswechsel, ein Elementargeisterwechsel.

~ Es war so, dafl man die Stoffe bezeichnen konnte als Triger dieser
oder jener elementargeistigen Impulse oder sogar Wesenheiten, daf§
man fiihlte, es gehen mit dem Essen geistige Krifte in einen hinein, und
dafl man fiihlte, indem man verdaute: es arbeiten geistige Impulse in
einem. So einer setzte sich nicht blof hin und verdaute wie ein gegen-
wirtiger Mensch, sondern fiihlte sich leiblich durchdrungen von diesen
oder jenen Elementargeistern, so dafl ein Materialismus, wie er heute
herrscht, in der damaligen Zeit eigentlich gar nicht méglich war. Man
konnte gar nicht sagen, man glaube nur an die Sterblichkeit des Da-
seins, denn man afl ja die geistigen Impulse, sie durchwallten einen,
indem man verdaute. Man brauchte gewissermaflen, um Antimateria-
list zu sein, nur zu essen. Und das Hinuntergehen in die Dumpfheit
des Unbewufitseins, das ist wesentlich eine Errungenschaft dieses fiinf-
ten atlantischen Zeitraumes. Das Essen und Verdauen wurde gewisser-
maflen ungeistiger; es blieb aber immer noch etwas im sechsten atlan-
tischen Zeitraum, was noch geistiger war: das war das Atmen.

Wenn heute der Mensch einatmet oder ausatmet, so kommt ithm
zum Bewufltsein, dafl er die Luft ein- oder ausatmet; wenigstens sagt
es ihm so der Chemiker. Dazumal war nicht dies blof} im Bewuftsein,
sondern es war — das hielt noch im ganzen sechsten atlantischen Zeit-
raum an — dem Menschen klar: mit der eingeatmeten Luft nahm er
elementargeistige Krifte ein, und mit der ausgeatmeten atmete er ele-
mentargeistige Krifte aus. Das Atmen wurde von vornherein durch
das, was es eben war, als ein geistig-seelischer Vorgang, nicht nur als



ein korperlich-leiblicher Vorgang angesehen. Und im letzten atlan-
tischen Zeitraum nahm dann etwas ab, was bis dahin geblieben war,
was spiter eigentlich nur noch in der Erinnerung lebte: Indem man
Tone horte, Farben sah, war man sich klar, daf in dem Tone, den man
horte, in der Farbe, die man sah, Geistiges lebte, dafi geistige Krifte
ins Auge drangen, wenn man Farben sah, und geistige Krifte in das
Innere drangen, wenn man Tone horte. Diese Dinge sind alle im dump-
fen Bewuftsein der damaligen Zeit vorhanden gewesen. Die Mehschen .
haben sich das hellere Bewuf3tsein erobert, aber auf Kosten ihres geisti-
‘geren Bewufltseins haben sie die Durchgeistigtheit ihres Wechselver-
kehrs mit der dufleren Welt aufgeben miissen. Jede Epoche hat eben
ihre besondere Eigentiimlichkeit. So wie der einzelne ‘Mensch Lebens-
alter durchmacht und die Lebensalter in bezug auf leibliche und see-
lische Beschaffenheit verschieden sind, so macht eben auch die ganze
Menschheitsentwickelung Zustinde durch, und die spiteren Entwicke-
lungszustinde sind verschieden von den friiheren. Es wire toricht,
wenn ein Mann zwischen fiinfzig und sechzig Jahren glauben wiirde,
daf} das, was sein leiblich-geistiges Dasein ist, wieder zuriickrufen sollte
sein Dasein zwischen dem zehnten und zwanzigsten Jahre, wie es to-
richt wire, wenn man nicht unterscheiden wiirde zwischen den ver-
schiedenen Lebensaltern in ihren Qualitdten. Toricht ist es, zu glau-
ben, dafl dasjenige, was in einer spiteren Lebensentwickelungsepoche
das Artgemifle ist, auch so war in einer fritheren. Die Dinge kehren
niemals wieder, und sie sind in aufeinanderfolgenden Lebensaltern ver-
schiedener als man denkt.

Ich habe mir nun angelegen sein lassen, gerade etwas zu erfahren
iiber die Lebensalter der Menschen in der nachatlantischen Zeit. Der-
jenige, der bloff von Analogien ausgeht, der kann ja auch auf die Ent-
wickelung der Menschheit hinblicken, dann wird er sich sagen: Wie
der einzelne Mensch durchmacht Kindheit, Jugend, Mannheit, Alter,
so wird es auch die Menschheit durchmachen. Wenn man aber auf die
wirkliche Beobachtung, auf die wirklichen Tatsachenverhiltnisse ein-
geht, so stimmt das nicht. Man kann einfach diese Analogien nicht
zugrunde legen, und nur, wenn man es ernst meint mit der Geistesfor-
schung, dann findet man, was eigentlich zugrunde liegt. Und da hat



sich mir denn herausgestellt, daf} etwas ganz anderes zugrunde liegt
als das, was man vielleicht so bezeichnen kénnte, dafl man sagt, wie
der einzelne Mensch, so mache auch die Menschheit Jugend, Mann-
barkeit und Alter durch. — Das ist nicht richtig. Es hat sich mir heraus-
gestellt, dafl die Menschheit in der ersten nachatlantischen Kultur-
periode, der urindischen, in einem gewissen Lebensalter allerdings war,
aber in einem Lebensalter, das sich nicht mit der Jugend vergleichen
1aft, sondern das sich vergleichen 128t mit dem individuellen mensch-
lichen Lebensalter vom sechsundfiinfzigsten bis zuriick zum neunund-
vierzigsten Lebensjahr. Wenn man also das Alter von dazumal fiir die
ganze Menschheit mit dem Lebensalter des einzelnen Menschen ver-
gleichen will, muff man es nicht mit der Jugendperiode, sondern mit
diesem reiferen Lebensalter vergleichen. Dann kommt die urpersische
Kulturperiode. Da macht die Menschheit, indem sie sich weiter ent-
wickelt, ein Lebensalter durch, das nun, wenn man es vergleichen
will mit einem Lebensalter des einzelnen, dem vom neunundvierzig-
sten bis zum zweiundvierzigsten Lebensjahre entspricht. Der Mensch
wird dlter, die Menschheit wird jiinger. Der dgyptische Zeitraum muf}
verglichen werden beim Einzelmenschen mit dem Lebensalter zwischen
dem zweiundvierzigsten und fiinfunddreifligsten Lebensjahr. Der grie-
chisch-rémische Zeitraum muf} verglichen werden mit dem Lebensal-
ter des einzelnen zwischen dem fiinfunddreifligsten und achtundzwan-
zigsten Lebensjahre, und die jetzige fiinfte nachatlantische Kulturpe-
riode ist vergleichbar mit dem Lebensalter des Menschen vom achtund-
zwanzigsten bis einundzwanzigsten Jahre. Und wenn wir fragen: Wie
alt ist die jetzige Menschheit? — so miissen wir antworten: Sie hat ein
Alter von ungefihr siebenundzwanzig Jahren. Und nur dann ver-
steht man alles das, was sich innerhalb der Menschheit zugetragen hat,
wenn man dieses merkwiirdige Geheimnis der Entwickelung vor seine
Seele hintreten liflt. Denn so verhilt sich die Sache wirklich.

Das aber hat ganz bestimmte Folgen, hat ganz bestimmte Wirkun-
gen in bezug auf das Erleben der Menschen. Was heifit denn: In der
ersten nachatlantischen Kulturperiode war die ganze Menschheit in
einem Alter von sechsundfiinfzig bis neunundvierzig Jahren? Das heifit:
der einzelne Mensch machte selbstverstindlich das durch, dafl er zu-



erst ein, zwei, drei Jahre alt wurde; aber das Grundhafte der Mensch-
heit, in das der einzelne sich hineinlebte, was die ganze Menschheit
umfaflte, bot etwas dar, was der individuelle Mensch erst erlebt zwi-
schen dem neunundvierzigsten und sechsundfiinfzigsten Lebensjahr. Da-
her kommt auch in dieser Zeit so viel vor von urspriinglichem, ele-
mentarischem Wissen der Menschheit, das wir bewundern kénnen, weil
die ganze Menschheit so alt war, und weil man hineinwuchs in eine so
alte Menschheit. Man nahm als junger Dachs von fiinfundzwanzig
Jahren mit der Menschheitsaura dasjenige auf, was weisheitsvoll ist,
wie wenn es von einem ilteren Menschen kommt. Das Weisheitsvolle
war iiber die ganze Menschheit ausgegossen. Man nahm auch moralisch
in dieser Weise auf, indem man dasjenige schitzte, in das man hinein-
wuchs wie in die Menschheitsaura, so wie man ein grau gewordenes
Haupt schitzt deshalb, weil es grau geworden ist. Und so war ausge-
gossen iiber dem menschlichen Kulturleben ein Gefithl der Andacht
und Pietit, das selbstverstindlich war. Es hatte das die weitere Folge,
dafl man mit seiner individuellen Entwickelung hinauswuchs {iber das,
was Gemeingut der Menschheit war, erst nachdem man sechsund-
fiinfzig Jahre alt geworden war. Erst dann konnte man von einer
eigenen Entwickelung reden, dann erst konnte man sich individuell
herausheben aus dem Untergrund desjenigen, was einem von auflen
zuflofl. Allerdings kamen damals viele Menschen nicht dazu, eine der
Lebensperiode zwischen dem neunundvierzigsten und sechsundfiinf-
zigsten Lebensjahre entsprechende innere Entwickelung durchzuma-
chen. Dann wurden sie wie Kinder angesehen, fiihlten sich auch wie
Kinder, die um sich herum spiiren den geistigen Inhalt des Menschheits-
alters.

Der nichste Zeitraum, der urpersische, brachte schon nicht mehr
solch hohe Offenbarungen und Kulturimpulse, wie sie die weisen Viter
im ersten nachatlantischen Zeitraum durch ihren Umgang mit geisti-
gen Wesenheiten in die Menschheit getragen haben. Die ganze Mensch-
heit zeigte nur jene Reife, die sich vergleichen lift mit dem individuel-
len menschlichen Lebensalter zwischen dem neunundvierzigsten und
zweiundvierzigsten Lebensjahre. Und wollte man gewissermaflen in-
dividuell hinauswachsen iiber die allgemeine Menschheitsaura, so



konnte man das erst mit dem neunundvierzigsten Lebensjahre. Aber
man wuchs durch die individuelle Entwickelung in eine Reife hinein,
die eben erst eintreten konnte mit dem neunundvierzigsten Lebens-
jahre.

Und so war es wiederum in der chaldiisch-agyptischen Zeit. Die
Aura, in die man hineinwuchs, 1if8t sich vergleichen mit dem Lebens-
alter des einzelnen Menschen zwischen dem zweiundvierzigsten und
funfunddreiffigsten Lebensjahre; in der griechisch-lateinischen Zeit
mit dem Lebensalter zwischen dem fiinfunddreifigsten und achtund-
zwanzigsten Jahre. Das ist das Merkwiirdige dieser griechisch-latei-
nischen Zeit, daf} die individuelle Lebensmitte des Menschen zusam-
menfillt mit der Lebensmitte der allgemeinen Menschheit, nur daf
die Menschheit im allgemeinen Strom herunterliauft, der Mensch aber
hinaufsteigt. Daher das eigentiimlich Harmonische der griechischen
Bildung, von der die gegenwirtige Menschheit nur so wenig einen Be-
griff hat. Aber wenn dafiir ein Grieche fiinfunddreiffig Jahre alt war,
dann blieb er gewissermaflen ein Durchschnittsmensch, blieb immer
fiinfunddreiflig Jahre alt, wenn er nicht etwas Individuelles in sich
entwickelte, das iiber die allgemeine Menschheitsaura hinausging. Da-
fiir wurde ndmlich in den dlteren Zeiten gesorgt, dafl sich der einzelne
hinaufentwickeln konnte.

Nun kam die fiinfte nachatlantische Zeit, in der wir leben. Die
Menschheit wird in dieser fiinften nachatlantischen Zeit durchmachen
ein Lebensalter, das sich vergleichen lift mit dem individuellen Le-
bensalter zwischen dem achtundzwanzigsten und einundzwanzigsten
Jahre. Das heifit: ein Mensch, der sich nur im allgemeinen dem Strom
des Daseins iiberlifit, demjenigen, was in das Seelenleben einfach da-
durch eingeht, dafl man Mensch ist, der wird nicht dlter als achtund-
zwanzig Jahre. Sorgt er nicht durch eine spirituelle Entwickelung
dafiir, daf er seine Seele individuell vorwirts bringt, so bleibt er im-
mer achtundzwanzig Jahre, besser gesagt, er wird nicht iiber sieben-
undzwanzig Jahre kommen. Die allgemeine Menschheit kann uns nicht
mehr geben, als daf sie uns bis zum siebenundzwanzigsten Lebens-
jahre bringt. Suchen wir nicht in unserer Zeit nach einer Anfeuerung
und Aneiferung der individuellen Seelenkréfte, die uns iiber den Strom



des allgemeinen Menschheitsdaseins hiniibertragen, so werden wir, auch
wenn wir hundert Jahre alt werden, nie dlter als siebenundzwanzig
Jahre. Und ob wir manuelle Arbeiter sind oder Professoren, oder was
immer: Wenn wir nicht eine spirituelle Entwickelung suchen, die der
Secle Begriffe gibt, welche die Zuflere Menschheit ihr nicht geben kann,
bleiben wir immer siebenundzwanzig Jahre alt. Gewif}, wir werden
duflerlich selbstverstindlich ilter, die Zeit 13f8t sich nicht aufhalten;
aber unsere Seele erlangt ohne eigene Entwickelung nicht mehr als eine
Reife von siebenundzwanzig Jahren. Man versteht unsere Zeit wirk-
lich nicht, wenn man nicht diese Eigentiimlichkeit, die eben geschildert
worden ist, entsprechend ins Auge fafit. Ich habe mir wirklich im Laufe
der Jahre viele charakteristische Fragen unserer Zeit vorgelegt, Fragen
des Lebens, der Kulturentwickelung, der Menschheitsmisere, iiber das,
was die gegenwirtige Menschheit freut, worunter sie leidet: der Schliis-
sel zum Verstindnis unserer Zeit ist erst gegeben, wenn man die Tat-
sache ins Auge faflt, die ich eben auseinandergesetzt habe. Das, was
unserer Zeit fehlt, kann man nicht durchdringen, wenn man nicht die-
ses ins Auge fafit.

Wir erleben Philosophien, vor denen wir deshalb staunend stehen,
weil sie bei allgemeinen Deklamationen stehenbleiben und nicht die
geringste Fihigkeit zeigen, in konkrete Wirklichkeiten einzutauchen.
Woher kommt das? Ich habe mir gegeniiber einer einzelnen Perstn-
lichkeit diese Frage vorgelegt. Da habe ich gefunden, daf der Triger
der Euckenschen Philosophie ein Mann ist, der alles Feuer hat eines
Menschen, der nicht dlter werden kann als siebenundzwanzig Jahre.
Gewif}, er redet dann weiter — denn er hat heute schon ein erkleckliches
Alter erreicht —, er redet mit etwas rauher Stimme, bewegt sich mit
anderen Gesten, lernt noch etwas dazu. Aber das bedeutet nichts; die
ganze Art ist nicht dlter als siebenundzwanzig Jahre. Diese siebenund-
zwanzigjahrige Art trigt man durchs ganze Leben hindurch. Das
wird besonders auffillig, wenn Menschen Ideen ins Leben einfiihren
sollen, wenn sie Ideen hegen sollen, durch die das Leben beherrscht
wird.

Nun kommen wir da auf ein etwas gefihrliches Gebiet; aber machen
wir das so, dafl wir moglichst weit die Beispiele suchen. Ich habe mir



bei verschiedenen Personlichkeiten der Gegenwart, welche die Auf-
gabe haben, Ideen zu entwickeln, die in das gegenwirtige Leben ein-
greifen, so eingreifen, dafl die Zeitereignisse von diesen Ideen be-
herrscht werden sollen, die Frage vorgelegt, wie es mit ihnen steht.
Da gibt es nun eine charakteristische Personlichkeit. Ich habe mir viel
Miihe gegeben, auf diesem Gebiet ja nicht danebenzuhauen, aber es
niitzt nichts, wenn man den Dingen nicht auf den Grund geht in ihren
konkreten Erscheinungen. Sucht man nach einer Personlichkeit, die
ganz so ist, dafl sie niemals dlter werden kann als siebenundzwanzig
Jahre, niemals reifere Ideen haben kann als ein Mensch mit sieben-
undzwanzig Jahren, so findet man sie merkwiirdigerweise, als eine be-
sonders charakteristische Personlichkeit, zum Beispiel in dem Prisi-
denten der Vereinigten Staaten von Amerika. Wenn man die verschie-
denen Programme studiert, die er entwickelt hat, so tragen diese den
besonderen Typus eines Menschen, der nicht idlter werden kann als
siebenundzwanzig Jahre, weil diese Seele niemals das Geringste von
dem aufgenommen hat, was nicht von auflen den Seelen zugetragen
wird. Gewif}, ein Mensch kann mehr oder weniger begabt sein. — Be-
gabung mag einem solchen Menschen zugestanden werden —, aber die
Ideen, die er entwickelt, sind in bezug auf Reife der Anschauung, auf
Durchschlagskraft und auf das Praktische des Lebenssinnes sieben-
undzwanzig Jahre alt und werden nicht ilter, und wenn der Mann
hundert Jahre alt wird, wenn er nicht anfingt sich spirituell zu ver-
tiefen und der Seele Feuerkraft zuzufilhren von innen.

Wir leben heute in einem solchen Zeitalter, da} wir das, was iiber
das siebenundzwanzigste Lebensjahr hinausgeht, von innen den Seelen
zuleiten miissen. Im siebenundzwanzigsten Jahre sind die Menschen
noch nicht lebenspraktisch; sie kénnen noch so sehr sich dafiir halten,
sie sind nicht lebenspraktisch. Das ist der Grund, warum die verschie-
denen Ideen des Wilson so unpraktisch und sprunghaft sind, und war-
um sie in weitesten Kreisen so gefallen. Sie gefallen mit derselben Ge-
fallenskraft, mit der jugendliche Ideen eben gefallen, jugendliche Ideen,
die sich ergeben in allerlei Deklamationen von Freiheiten der Volker
und dergleichen. Das ist ja alles sehr schon! Aber so regiert man heute
die Welt, die Anforderungen stellt an die Durchschlagskraft der Ideen,



dafl man eine grofle Deklamation erldfit iiber den Frieden, und dann -
den Krieg um so stirker entfesselt!

Man méchte so recht eine Empfindung hervorrufen von dem, was
in die Wirklichkeit einschlagende Ideen sind, Ideen, die Schlagkraft
haben, die mit der Wirklichkeit verwachsen konnen. Ideen, die blofle
Deklamationen sind, schone Ideen werden ja viel gedufert; gerade
junge Ideen sind ja schon. Aber wir brauchen Ideen, die den Menschen
verbinden mit der Wirklichkeit. Was ist es denn fiir eine wunderschione
Idee, wenn sich einer heute hinstellt und sagt: Die Welt muf eine Neu-
orientierung empfangen! — Von dieser hat sich bis jetzt als das Schén-
ste erwiesen das Wort selber! Das ist das einzig schone: das Wort sel-
ber, denn stellt man sich hin und redet davon, so ist das gewif} sehr
schon. Sehr schon ist es auch, zu sagen: Der Tiichtigste mufl an den
richtigen Ort gestellt werden. — Wunderbar schone Ideen! Aber wie
ist es, wenn just der Neffe oder der Schwiegersohn der Tiichtigste ist?
Mit der schénen Idee ist gar nichts getan, sondern mit der realen Er-
kenntnis der Wirklichkeit, mit der Fahigkeit fiir das, was real ist, was
wirklich ist.

Dies ist so einer der Gesichtspunkte, um die es sich handelt, wenn
man in einem tieferen Sinn verstehen will, wie die Kultur der gegen-
wirtigen Zeit ist. Durch diese Eigentiimlichkeit der Zeit dringt sich
ja gerade auf, wie notwendig es ist, daf} die Menschen sich heute see-
lisch vertiefen, daf} sie suchen, fiir das spitere individuelle Lebensalter
dasjenige durch individuelle Entwickelung zu erlangen, was die all-
gemeine Menschheit nicht mehr hergibt. Es ist natiirlich leichter, in
Euckenscher Weise zu reden von Wiedererneuerung des Lebens, Er-
fassung der Lebensmichte im Inneren, von allen moglichen Dingen,
bei denen man sich ganz schon jugendlich erheben kann, die aber zu
nichts anderem geeignet sind als zu Deklamationen. Und wenn man
gar politische Programme macht mit solchen Ideen wie Wilson, dann
ist das von unabsehbaren Folgen! Es ist natiirlich leichter, als in ern-
ster Forschung, in ernster Vertiefung die Wirklichkeit aufzusuchen
und in die tieferen Impulse des Lebens einzudringen.

Soll unsere geisteswissenschaftliche Bewegung einen wirklich tie-
fen Sinn haben, dann muf} sie vor allen Dingen den Willen in sich



bergen, in die konkreten Entwickelungsimpulse der Menschheit ein-
zudringen, mufy dafiir vorhanden sein, diese groflen Zusammenhinge
des Lebens zu erfassen, denn sonst bleibt auch innerhalb unserer Gei-
steswissenschaft alles bloffe Theorie. Und blofle Theorie ist gar nichts
wert, wenn man noch so sehr sich selbst erhaben diinkende Empfindun-
gen damit verbinden will. Einzig und allein das, was unterzutauchen
vermag in das Leben, was das Leben erfaflt, ist wirklich von Wert.
Allerlei Mystik, wobei die Menschen darnach streben, in sich selbst
das oder jenes zu finden, das kann ja sehr schone Resultate zeitigen,
aber wir miissen von uns absehen und auf die groflen Menschheits-
aufgaben hinsehen kdnnen, um vor allen Dingen zu verstehen, was not
tut, was man eigentlich verstehen muf}; was man verstehen soll. Sonst
wird man gerade iiber die wichtigsten Dinge der Geisteswissenschaft
einfach hinweghoren. Und iiber wichtige Dinge der Geisteswissen-
schaft ist ja im Laufe der Jahre, seitdem wir unsere anthroposophisch
orientierte Geisteswissenschaft haben, eigentlich in groflem Maflstabe
hinweggehSrt worden.

Wenn sich die lieben Freunde nur einmal erinnern wiirden, welche
Antwort von mir immer gegeben worden ist seit vielen Jahren, wenn
ich gefragt worden bin, wie es sich denn verhalte mit der Reinkarna-
tion, da doch die Menschheit immer zunehme, wenn sich die Freunde
erinnern mochten, wie seit Jahrzehnten die stereotype Antwort gege-
ben worden ist: Es kdnnte sein, daf} die Menschen sehr bald erfahren,
welche Dezimierung der Menschheit stattfinden konnte gerade in
Europa —, dann werden Sie ermessen, was gemeint war, wenn Sie jetzt
zuriickblicken, und wenn Sie sich erinnern an den Ton, mit dem diese
Antwort gegeben worden ist. Immer wurde gesagt, wenn von der Zu-
nahme der Bevlkerung gesprochen wurde: Es konnte sehr bald eine
Zeit kommen, wo auch in schmerzlicher Art eine Abnahme der Be-
volkerungszahl eintreten konnte! — Es handelt sich auf geisteswissen-
schaftlichem Gebiete wirklich nicht darum, mit Theorien den leicht-
geschiirzten Bediirfnissen mancher Menschen entgegenzukommen, son-
dern aus den Impulsen der Zeit heraus auch auf nebenher gestellte Fra-
gen Antwort zu geben. Und beim Entgegennehmen der Geisteswissen-
schaft handelt es sich viel mehr darum, das Gewicht desjenigen, was



gesagt werden soll, aufzufassen und ins Herz zu schlieflen, als die Neu-
gierde, und wenn sie eine scheinbar noch so hochstehende ist, zu be-
friedigen.

Dies, meine lieben Freunde, wollte ich zunichst als den ersten Teil
der Betrachtungen IThnen iiberliefern, die bei entsprechender Beriick-
sichtigung zum Verstdndnis unserer Zeit gerade fiihren sollen, und die
wir in diesen Tagen tiefer pflegen wollen.

Da die Zeit abgelaufen ist, die verwendet werden mufl zu den all-
gemeinen Betrachtungen, so darf ich vielleicht, ohne dafl jemand den
Vorwurf erheben kann, da ich etwas abknipse von dem eigentlich
anthroposophischen Inhalt, iibergehen zu etwas, was schon einmal mit
ein paar Worten angedeutet werden mufl. Ich kann aber nicht dazu
iibergehen, ohne auch mancher Seelen zu gedenken, die von dem phy-
sischen Plan hintibergegangen sind in das geistige Leben, die manchen
von denen nahegestanden haben, welche heute hier sitzen. Es ist nicht
moglich, auf die einzelnen Namen alle einzugehen. Von der Aufrich-
tigkeit der Empfindungen gegeniiber allen, die von dem physischen
Plan nach dem geistigen hinweggegangen sind, sind ja wohl unsere
lieben Freunde entsprechend orientiert. Nicht umhin kann ich aber,
gerade eines Mannes dem Namen nach zu gedenken, der nach man-
cherlei Hindernissen sich zuletzt gerade mit der anthroposophisch ori-
entierten Geisteswissenschaft so schon, so innig zusammengefunden
hat, und der gerade in der letzten Zeit fiir die Vertretung dieser Gei-
steswissenschaft nach auflen ganz Erhebliches und Bedeutsames ge-
leistet hat. Ich meine unseren lieben Freund Ludwig Deinbard, bei des-
sen Ubergabe des physischen Leibes an die physischen Elemente und
Hinweggehen der Seele in die geistige Welt unser lieber Freund Sellin
so schone Worte gesprochen hat. Er muflte um so mehr geschitzt wer-
den, als er nicht aus einem blinden Glauben, aus blinder Anhinger-
schaft, sondern gerade nach mancherlei Widerstand sich so schén mit
unserer Stromung zusammengefunden hat, und in der letzten, immer
schwieriger gewordenen Zeit riickhaltlos nichts gescheut hatte, um
vor der breiteren Offentlichkeit fiir diese geistige Stromung mit gan-
zer Seele einzutreten. Ich scheue mich nicht, ausdriicklich zu sagen,
dafl ich die Art und Weise, wie Ludwig Deinhard vor der breiten



Offentlichkeit fiir diese Bewegung eingetreten ist, zu dem ganz be-
sonders Wertvollen zihle.

Dann darf ich auch gedenken des in diesen Tagen verstorbenen Pro-
fessors Sachs, der sein ganzes Leben einer groflen Idee nachgegangen
ist, einer groflen musiktechnischen Idee, und der stets zu verbinden
wuflte das bescheidene Wirken, in das der einzelne Mensch eingespannt
werden kann, mit umfassenden Ideen, und mit dem es wirklich erhe-
bend war zu sprechen, weil das, was er als Mensch wollte, immer ein-
miindete in grofles kiinstlerisches Wollen. Man kann sich gliicklich
schitzen, gerade solche Menschen inmitten unserer Bewegung zu haben.

Nach diesen erhebenden Ausblicken bin ich schon einmal gendtigt,
wieder einmal genotigt, einige weniger erhebende Ausblicke zu pflegen,
weil ich durch das, was sich zugetragen hat, in gewisser Beziehung
doch zu einschneidenden Mafinahmen gezwungen bin, insofern mein
Anteil an der geisteswissenschaftlichen Bewegung, die durch die An-
throposophische Gesellschaft gepflegt werden soll, in Betracht kommt.
Es hat sich ja im Laufe der Zeit etwas, was in hohem Grade ein Segen
sein sollte innerhalb der gegenwirtigen Kulturentwickelung, die an-
throposophische Bewegung, durch viele ihrer Erscheinungen mehr oder
- weniger zu einer Art von Hemmnis entwickelt fiir das, was von mir
gemeint ist als die geisteswissenschaftliche Bewegung. Und es niitzt
nichts, iiber diese Dinge etwa sich hinwegzutiuschen, insbesondere
niitzt es nichts, wenn Gefahr vorhanden ist, daf} mancherlei Dinge, die
mit der Anthroposophischen Gesellschaft verkniipft sind, Hemmnisse
werden konnten gerade fiir die anthroposophisch orientierte Geistes-
wissenschaft. Gestatten Sie deshalb — da wir lange Jahre miteinander
gewirkt haben, so diirfen solche Dinge riickhaltlos besprochen wer-
den —, daf} diese Dinge von mir ganz offen, so wie es mir ums Herz
ist, behandelt werden. Man kann sagen: Im allgemeinen hat sich in-
nerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft gewohnheitsmifig etwas
herausgebildet, was in dieser Weise nicht weiter bestehen darf, weil die
Urteile der gegenwirtigen Welt iiber das, was Anthroposophie oder
Geisteswissenschaft will, allzusehr getriibt werden miiflten, wenn es
in derselben Weise weiterginge, wie es bisher gegangen ist.

Gehen wir von einer Einzelheit aus: Oftmals wird in der Auflenwelt



drauflen gesagt — und es ist das schon Usus geworden —, dafl ich wegen
geisteswissenschaftlicher Dinge selber eigentlich weniger angegriffen
werde, wegen dessen, was mit der Gesellschaft zusammenhingt, sehr
viel. Insbesondere ist einer der Vorwiirfe, die erhoben werden, der,
dafl in der Gesellschaft ein blinder Autorititsglaube herrsche, eine
blinde Anhingerschaft, dafl hier vieles aus reiner Devotion gemacht
werde und dergleichen. Darf ich demgegeniiber auch einmal meinen
Eindruck vorbringen, so muf} ich sagen: Fiir die meisten Dinge liegt
das vor, daf zuallerletzt das geschieht, was eigentlich von mir als das
Richtige angesehen wird, von mir als das angesehen wird, was viel-
leicht wiinschenswert wire. Ich glaube nicht, dafl in irgendeiner son-
stigen Gesellschaft so sehr nichts gegeben wird auf das, was eigent-
lich die speziellen Wiinsche irgendeines in ihr Wirkenden sein konnen.
Wenn das auch anders aussieht, es ist doch so. Nur muf8 die Dinge
niemand iibelnehmen. Und daff man die Augen zudriickt, den Kopf
in den Sand steckt, das ist nur von Ubel.

Meine lieben Freunde, ich habe mancherlei iiber Stimmungen in der
hiesigen Anthroposophischen Gesellschaft in diesen Tagen gehort. Ich
kam heute Abend hierher, hier in den Vorraum, und entgegen stromte
mir der frommste Weihrauchduft. Glauben Sie nicht, daf} jemand, der
auf das Sachliche, Innere sich richtet, gerade besondere Wiinsche dar-
nach hat, dafy ihm das Sprechen den ganzen Abend schwer gemacht
wird dadurch, dafl zu dieser Auflerlichkeit des frommen Weihrauch-
duftes gegriffen wird, und daf} er sich Kopfschmerzen nach Hause
tragen mufl wegen des frommen Weihrauchduftes, wobei ich noch
ganz absehe davon, wie die Wahrheit miflverstanden wird, wenn der
Weihrauchduft — verzeihen Sie ~ in die profane Welt hinausduftet. Es
mag ja unangenehm sein, dergleichen besonders zu erwihnen, aber
symptomatisch sind solche Dinge doch. Fragen Sie einmal nach, ob
von mir jemals zu etwas so Auflerlichem eine Initiative ausgegangen
ist? Doch das nur nebenher.

Das aber, was mir das Allerwichtigste ist, das ist, in welcher Weise
sich die Mitgliedschaft in Verbindung fithlt mit dem, was als geistiges
Leben durch die anthroposophisch orientierte geisteswissenschaftliche
Bewegung geht. Sehen Sie, es sind in der letzten Zeit, wie Sie wissen,



die mannigfaltigsten Angriffe, zum Teil gedruckt, zum Teil noch ge-
druckt werdend, in die Offentlichkeit gekommen. Wenn von der heu-
tigen dufleren Welt gegen die Geisteswissenschaft Einwlirfe kommen,
braucht man sich dariiber weder zu wundern, noch braucht man das
besonders schmerzlich zu empfinden; das ist nur natiirlich, nur selbst-
verstindlich. Dem kann schon begegnet werden. Vor sachlichen Dis-
kussionen braucht sich Geisteswissenschaft wahrhaftig nicht zu scheuen.
Vor dem, was gerade aus der Mitgliedschaft emporwirbelt, braucht
man sich vielleicht auch nicht zu scheuen. Aber folgendes schadet unge-
heuer demjenigen, was die Kraft unserer Bewegung eigentlich sein
soll: Man darf schon sagen, es steht einzig da in dieser Bewegung, in
dieser Gesellschaft vor allen Dingen, daf! die wohlwollendsten Absich-
ten und Mafinahmen, die wohlwollendsten Verhaltungsmafiregeln ge-
geniiber den Mitgliedern gerade hier am meisten in Gift und Galle und
auch in das Kleid der Verleumdung, der Verunglimpfung, des aller-
personlichsten Angriffs getaucht werden, was alles nach einer sehr be-
kannten Richtung hinzielt. Die Dinge, die geleistet werden, vielleicht
aus mystischem Bediirfnis heraus — ich weif} es nicht —, an reinen Er-
findungen, an reinen Unwahrheiten, die sind eigentlich so leicht nir-
gends anders zu finden. Der Wille aber, sich richtig zu diesen Dingen
zu verhalten, der wird nicht energisch genug gepflegt. Ja, der Wille,
die Dinge nur wirklich unbefangen zu sehen, wird auch nicht energisch
genug angestrebt.

Der Ernst, der in der geisteswissenschaftlichen Bewegung liegt, die
besondere Art, mit der sie vertreten werden muf}, sollte wenigstens
studiert werden. Was der einzelne tun kann, hingt natiirlich von den
Lebensverhiltnissen und von dem Verschiedensten ab; aber studieren
sollte man doch das, was ist, und sich nicht allen mdglichen Wahnideen
hingeben. Sachlichkeit und Unpersonlichkeit ist ja insbesondere inner-
halb unserer rein den geistigen Dingen gewidmeten Bewegung not-
wendig, und nichts ist schidlicher, als wenn persdnlichste Interessen,
Eitelkeit, Ehrgeiz in die Reihen unserer Bewegung hereingetragen wer-
den. Gewif, die Dinge treten verbrimt, maskiert auf, aber man sollte
auf das wahre Antlitz der Dinge hinschauen, sollte sie so betrachten,
dafl man auf die Wahrheit der Sache kommt. Wenn irgend jemand



eine Summe von Angriffen verfaflt und ganz gut weif}, was hinter den
Angriffen steckt, ganz gut weif}, wie gerade das, was er angreift, so
sein mufl, wegen des eigentiimlichen Charakters der Geisteswissen-
schaft, dann tut man nicht genug, wenn man Satz fiir Satz widerlegt.
Behauptet und widerlegt werden kann viel, nimlich alles, aber oft-
mals kommt es bei den Dingen nicht auf das an, was gesagt wird: die
Griinde liegen ja in etwas ganz anderem. Wenn jemand dem Philoso-
phisch-Anthroposophischen Verlag eine Schrift antrdgt und diese zu-
riickgewiesen werden muf}, und der Betreffende dann Feind wird, so
sind die Ursachen doch woanders zu suchen als in den Sitzen, die der
Betreffende drechselt. Und man erfihrt nicht die Wahrheit, wenn das
Allerwichtigste, wenn die eigentlichen Griinde in den Hintergrund
treten.

Wenn jemand diesen oder jenen Angriff drechselt iiber allerlei t5-
richte esoterische Wirkungen, deren Torheit handgreiflich ist fiir jeden,
der nicht blind ist, dann geht man auch fehl, wenn man dergleichen
Dinge, die reine Erfindungen sind, nicht zuriickfithrt auf die ganze
Sachlage. Dann steckt vielleicht ein Mensch dahinter, der einmal in
einem kleinen Orte Mitteldeutschlands gelebt hat, dem plétzlich die
Idee kam, ein grofler Mann zu werden. Zuerst suchte er ein grofler
Mann zu werden auf eine kleine Weise; er schrieb an Frau Dr. Steiner,
was er denn tun solle, um aus den engen Verhiltnissen der kleinen
Stadt befreit zu werden. Soll er in ein Geschiaft hinein heiraten, oder
dies auf irgendeine andere Weise bewirken? Wenn ihm dann bedeutet
wurde, dafl wir uns mit der Entscheidung der Frage, ob man einhei-
raten soll oder nicht, nicht befassen, wird er vielleicht immer noch nicht
abgedringt. Er kommt weiter, kommt heran, nimmt Teil an manchem,
stellt sich vielleicht auch vor die Gesellschaft, wenn eine grofle Ver-
sammlung ist, und deklamiert mit riesiger Lungenkraft ein Schiller-
sches Gedicht, obwohl er von Deklamation nicht die geringste Ahnung
hat. Er wird ausgelacht. Das beleidigt den Ehrgeiz. Dann will er ein
grofler Maler werden. Es wird sogar eingegangen bis zu einem gewissen
Grade auf die Idee. Es wird alles getan, um den Betreffenden zu unter-
stiitzen, dafl er etwas lernen kann; es wird ihm entgegengekommen.
Allein der Betreffende will ein Kiinstler werden, findet es aber unbe-



quem, etwas zu lernen. Er will nicht ein Kiinstler werden eigentlich,
sondern will es sein, und wenn dann die anderen aus innerster Uber-
zeugung nichts anderes tun kOnnen, als den Rat geben, etwas zu ler-
nen, dann ist es krinkend. Man ist doch ein Genie, und die muten
einem zu, dafl man erst etwas lernen soll! Sie tun zwar alles, ihn etwas
lernen zu lassen, aber gerade das ist krinkend.

Nun, in solcher Linie kdnnte noch manches angefiihrt werden.
Das sind die wahren Griinde, warum man ein Feind einer solchen
abscheulichen Gesellschaft werden mufl. Dann wird allerlei Zeug ge-
schrieben. Was geschrieben wird, auf das kommt es wenig an. Es konnte
natiirlich ebensogut etwas anderes geschrieben werden, denn die wirk-
lichen Griinde sind ganz woanders zu suchen. Und so kann es weiter-
gehen, und wird weitergehen, wird noch ganz andere Dimensionen an-
nehmen. Alle diese Dinge haben aber mit Geisteswissenschaft als solcher
nicht das geringste zu tun. Aber sie konnen sich mit grofler Intensitit
entwickeln aus einer Gesellschaft heraus, welche versucht, nicht auf der
sachlichen Basis, welche die Geisteswissenschaft als solche liefert, sich
aufzubauen, sondern welche innerhalb derselben allerlei Cliquenwesen
sucht, allerlei persdnliche soziale Verhiltnisse. Sie sehen, ich deute nur
das eine oder das andere an. Vielleicht 148t sich noch in den folgenden
Tagen das eine oder das andere sagen. Aber all das geht wirklich nicht
auf Geisteswissenschaft zuriick, sondern geht zuriick auf die Auffas-
sung, die vielfach herrscht iiber das, was in der Gesellschaft gesche-
hen soll. Gerade diejenigen, fiir die am meisten gesorgt worden ist, ge-
horen zu denen, die jetzt mit Verunglimpfungen, mit reinen Erfin-
dungen am allermeisten hausieren.

Deshalb bin ich genétigt, meine lieben Freunde, zu einschneidenden
Maflregeln zu greifen. Ich bitte Sie wenigstens darum, die zwei Teile
dieser Maflregeln immer wirklich zu nennen, damit nicht wiederum
neuerdings Verleumdungen entstehen, indem man nur einen Teil mit-
teilt. Wenn diese Maflregel hart ist fiir manchen, dann bitte, bedenken
Sie, dafl sie fiir mich ebenso hart ist wie fiir die davon Betroffenen, dafl
es mir ebenso leid tut, dafl sie notwendig ist, und daf Sie sich nicht an
mich wenden, sondern an diejenigen, die diese Mafiregeln verursacht
haben. Suchen Sie dort die Griinde, suchen Sie dort aber auch das, was



in der Zukunft zu geschehen hat, zu erkennen, indem Sie Ihre Betrach-
tung dahin lenken: wovon die Verleumdungen ausgegangen sind. Das
ist vielfach das, was als Personliches spielt. Gewif}, ich bin jedem mit
personlichem Rat zur Seite gestanden: fiir esoterische Dinge war diese
personliche Aussprache sehr hiufig ziemlich unnétig und, was das Eso-
terische betrifft, so werde ich Sorge tragen, daf ein guter Ersatz da
sein kann. Aber weil das Personliche dazu gefiihrt hat, ist es notig, dafl
kiinftighin alles im vollsten Licht der Offentlichkeit vor sich geht. Daf}
dabei jeder zu seinem esoterischen Recht kommen kann, dafiir werde
ich sorgen; aber ich werde niemand mehr zu einer sogenannten esote-
rischen Privatbesprechung aus der Gesellschaft heraus empfangen.
Diese Privatbesuche muf ich ausnahmslos einstellen, damit nicht gerade
von diesen Privatbesuchen die Verleumdungen hergeholt werden kén-
nen. Ist fiir den einen oder anderen dies hart, so mufl doch gerade aus
zwel Griinden diese Mafiregel getroffen werden: erstens weil fiir den
Betrieb des esoterischen Lebens gerade diese Dinge nicht notwendig
sind. Das werde ich sehr bald beweisen. In kurzer Zeit sollen Sie einen
vollstindigen Ersatz haben, trotzdem die Privatgespriche wegfallen
miissen, die sich hiufig so abspielten, dafl die Mitglieder mit Dingen
herankamen, die mit dem esoterischen Leben nichts zu tun hatten.
Zweitens aus dem Grunde, weil ich dadurch dokumentiere, wie das
aus der Luft gegriffen ist, daf} fiir das esoterische Leben des einen oder
anderen nicht gesorgt wurde. Lesen Sie nur «Wie erlangt man Er-
kenntnisse der hSheren Welten?» Niemand hat es nétig, nach so und
so vieler Zeit gerade einen personlichen Impuls zu erlangen. Das zweite,
was zu dieser Mafiregel gehort und was ich bitte, nicht zu vergessen,
ist, dafl ich jeden, der Privatbesprechungen bis jetzt gehabt hat, ent-
binde irgendeines Versprechens, was ja auch niemals gegeben worden
ist, irgendeiner Gepflogenheit, iiber solche Privatbesprechungen nicht
zu sprechen. Von mir aus kann jeder, so viel er will, mitteilen von dem,
was ich mit irgend jemand gesprochen habe, denn ich habe nichts zu
verbergen. Wer will, kann jedem alles mitteilen. Auch das Vergangene
kann in das volle Licht der Offentlichkeit gestellt werden. Dann wird
am besten die Moglichkeit gewonnen werden, die Unwahrheit von der
Wahrheit zu unterscheiden, wird am besten der Maflstab dafiir gefun-



den werden konnen, wieviel gerade innerhalb unserer Bewegung ge-
flunkert wird. Aber die beiden Mafiregeln geh6ren zusammen. Noch
einmal wiederhole ich, daf} derjenige nicht die Sache im wahren Licht
vertreten wird, der nur den ersten Teil mitteilt; der andere gehort dazu.

Noch will ich erwihnen, meine lieben Freunde: Sollte es manchem
schwer sein, dann bitte, wenden Sie sich an diejenigen Orte, die Sie
ja insbesondere hier leicht finden kénnen, wenden Sie sich an diejeni-
gen, die diese Dinge notwendig gemacht haben. Es geht nicht, daf§
dasjenige, was die geisteswissenschaftliche Bewegung fiir die Welt sein
soll, unmoglich gemacht werden sollte durch die Cliquenwirtschaft
innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft, denn dadurch wird
gerade das, was als Nerv in der Geisteswissenschaft lebt, am meisten
den Miflverstindnissen der dufleren Welt ausgesetzt. Glauben Sie, daf}
die Dinge, die im Sinne der Gesellschaft unternommen werden miis-
sen, zu meiner personlichen Befriedigung unternommen werden? Man
hat mir vorgeworfen, daf} ich nach der einen oder anderen Richtung
irgend etwas der Gesellschaft entzége, weil zum Beispiel der Dorn-
acher Bau unternommen werden mufite. Glauben Sie, dafl mir person-
lich an dem Dornacher Bau irgend mehr liegen kann als einem ande-
ren Mitglied, das es ernst meint mit unserer Sache, daf} ich bei die-
sem Bau irgendwelche personlichen Aspirationen gehabt habe? Wiirde
der Bau nicht moglich gewesen sein, ich wire der allerletzte gewesen,
der sich in die Notwendigkeit nicht gefiigt hitte. Dafl irgend etwas
von dem, was vertreten werden muf}, auch aus so wichtigen Dingen
heraus, wie es der Dornacher Bau ist, anders vertreten werden sollte, als
es aus den inneren Griinden der Dinge sein mufi, das diirfte nimmer
geschehen.

Die einschneidenden, eben erwihnten Maflregeln miissen insbeson-
dere aus dem Grunde endlich einmal getroffen werden, weil, nachdem
ich jahrzehntelang tiber das eine und andere hinlinglich geredet habe,
nie der Ernst meiner Worte empfunden worden ist. Vielleicht wird
dieser Ernst empfunden werden, wenn nun diese Mafiregel eingefiihrt
wird. Es bestehen ja auch andere Gesellschaften, ohne daf sie zu den-
selben Dingen fithren, die gerade in dieser Gesellschaft vorgekommen
sind.



Dies, meine lieben Freunde, mufite gerade wegen unserer Freund-
schaft gesagt werden, darf nicht ungesagt bleiben. Wer es ernst meint
mit der anthroposophischen Bewegung, wird den Weg finden, wenn
durch den Ernst der Sachlage auch solche Maflnahmen nétig sind.
Denn die Bewegung als solche ist zu heilig, als dafl sie durch allerlei
personliche Aspirationen ausgeloscht werden diirfte, und es ist ja hin-
linglich viel nach dieser Richtung geschehen. Diejenigen unserer lie-
ben Mitglieder — und es gibt ja viele gerade solche —, die in hingebungs-
voller Art, in aufopferungsvoller Art in der Bewegung, in der Gesell-
schaft arbeiten, werden die letzten sein, die {iber diese Mafiregeln sich
beschweren, die werden sie am allerbedeutungsvollsten finden. Ich
glaube nicht, dafl ich gerade von denjenigen mifiverstanden werde,
welche es wirklich ernst und aufrichtig mit unserer Bewegung meinen;
die werden mir recht geben. Es werden auch solche da sein, die mir
unrecht geben; dieses Unrecht nehme ich gerne hin.

Die Zeit ist vorgeschritten. Ich werde in den Betrachtungen, die ich
heute angestellt habe, morgen fortfahren und vielleicht auch noch ei-
nige Bemerkungen hinzusetzen zu dem, was ich zuletzt {iber allerlei
in der Gesellschaft gesagt habe. Es ist oft recht hart gewesen, manchem
zuzuschauen.



