
S I E B E N T E R VORTRAG 

München, 19. Mai 1917 

Ich will heute einen Ausgangspunkt nehmen, der uns zum Verständnis 
führen kann von manchem, was uns in der gegenwärtigen Zeit umgibt 
und dem wir fragend gegenüberstehen. Unsere Zeit fordert so ver­
standen zu werden, daß der Mensch sich in sie hineinstellt mit einem 
tieferen, einem geistigen Verständnis. Doch ist auf der anderen Seite 
in weitesten Kreisen eine tiefe Abneigung vorhanden gegen ein geisti­
ges Verstehen der menschlichen Verhältnisse; ja, eine solche Abnei­
gung ist vorhanden, daß man den Versuch nach geistigem Verständ­
nis, den Versuch nach dem Verständnis solcher Impulse, welche die 
menschlichen Handlungen in unserer schwierigen Zeit zu tragen ver­
mögen, als etwas Phantastisches, etwas Unmögliches, etwas Kindisches 
von vornherein ablehnt. Dennoch sollen gerade diese Betrachtungen, 
die wir hier zusammen pflegen können, dem gewidmet sein, was zwar, 
wie das leicht begreiflich ist, nicht unmittelbar von den Verhältnissen 
der Zeit spricht - das kann man ja nicht, wie bekannt ist - , was aber 
zu einigem Verständnis denjenigen führen kann, der sich Mühe gibt, 
zu einem solchen Verständnis von wahrhaftig tieferen Ausgangspunk­
ten aus zu kommen. 

Zum Verständnis einer Zeit, in der tiefste Menschheitskräfte gewis­
sermaßen aufgewühlt werden, in der tiefste Menschheitskräfte wirken, 
wenn auch für die meisten Menschen ganz unbewußt, ist notwendig, 
daß man nicht nur herumredet über allerlei Ideale und allerlei Dinge, 
sondern daß man das Verständnis sucht aus einem größeren Überblick 
über die Menschheitsentwickelung im allgemeinen. Wir haben ja im­
mer versucht, innerhalb unserer geisteswissenschaftlichen Betrachtun­
gen zu einem solchen größeren Überblick über die Menschheitsent­
wickelung zu kommen, und das Mannigfaltigste in dieser Beziehung ist 
schon getan worden. Ich möchte heute einiges von etwas anderen Ge­
sichtspunkten aus wiederum vorbringen. 

Wir wissen, daß sich innerhalb der Menschheitsentwickelung das 
zugetragen hat, was wir den Durchgang durch die große atlantische 



Katastrophe nennen. Wir wissen, daß das, was jetzt als Menschheit 
lebt, zurückverfolgt werden kann zu gewissen Entwickelungszustän-
den, die sich vor jener atlantischen Katastrophe abgespielt haben, und 
daß dann nach dieser atlantischen Katastrophe für uns zu verzeich­
nen sind die erste nachatlantische Kulturperiode, die ich gewöhnlich 
nenne die altindische, die zweite, die ich gewöhnlich die altpersische 
nenne, die dritte die assyrisch-babylonisch-ägyptische, die vierte die 
griechisch-römische; und in der fünften leben wir und haben darauf 
hinzusehen, wie die fünfte von einer sechsten abgelöst werden soll. 

Nun handelt es sich darum, daß so innerlich, so geistig, ich möchte 
fast sagen, so menschlich, wie die Entwickelung innerhalb der Mensch­
heit jetzt sich abspielt, sie sich überhaupt erst nach der atlantischen 
Katastrophe abspielen konnte. Die Menschen, die heute im allgemeinen 
abgeneigt sind, die Dinge im Zusammenhang zu betrachten, denken: 
Mensch ist Mensch, und so wie die Seelenentwickelung der Menschen 
heute ist, so war sie, seit es Menschen gibt; und wenn wir zurückgehen 
von dem, was man heute als Menschheit ansieht, so kommt man aller­
dings zu primitiven Zuständen, dann aber in die Tierheit hinunter. -
Diese materielle Auslegung der Entwickelungsgeschichte kann ja vor 
einer geistigen Betrachtungsweise nicht bestehen; denn gerade wenn 
wir zurückgehen und immer weiter und weiter zurückgehen in der 
Menschheitsentwickelung, finden wir, daß die Grundimpulse, die 
Grundkräfte, die der Entwickelung zugrunde liegen, immer geistiger 
und geistiger werden, obwohl, wenn wir die Sache richtig einsehen 
wollen, wir uns erst zu einem richtigen Begriffe vom Geistigen durch­
ringen müssen. 

Für unsere nachatlantische Zeit ist der vierte Zeitraum vor allen 
Dingen ein bedeutungsvoller, der bedeutungsvollste für den Sinn der 
ganzen Erdenentwickelung: er ist der Zeitraum, in den das Mysterium 
von Golgatha hineinspielt. Und der fordert uns auf, die Zeit vorher 
wie eine Art von Vorbereitung zum Mysterium von Golgatha aufzu­
fassen, die Zeit nachher wie eine Art Erfüllung dessen, was als Impuls 
gekommen ist durch das Mysterium von Golgatha. Wenn wir aber in 
der atlantischen Entwickelung zurückgehen, dann finden wir, daß der 
fünfte Zeitraum innerhalb der atlantischen Entwickelung für diese 



Zeit zwischen der lemurischen Entwickelung und der unsrigen der 
wichtigste ist, weil in diesem fünften Zeitraum der atlantischen Ent­
wickelung innerhalb des atlantischen Menschenlebens sich außeror­
dentlich Bedeutungsvolles, Einschneidendes zugetragen hat, weil da­
zumal gewissermaßen der Ausgangspunkt genommen wurde von etwas, 
was wir gerade die mehr seelische Entwickelung nennen können der 
nachatlantischen Zeit. Wenn wir zurückgehen in die atlantische Zeit, 
finden wir dort nicht die tierische Menschheit, von welcher der mate­
rialistisch gedeutete Darwinismus so gerne spricht; wir finden eine 
Menschheit, die allerdings ein Leben hatte, welches viel dumpfer war als 
das der nachatlantischen Menschheit, und wenn man von der Dumpf­
heit des Seelenlebens spricht, dann möchte man ja — aber der Vergleich 
bleibt ein ganz äußerlicher - sagen: Es gleicht dieses dumpfere traum­
hafte Seelenleben der atlantischen Zeit dem traumhaften Seelenleben 
der gegenwärtigen höheren Tiere. - Aber der Vergleich, wenn man ihn 
so machen würde, wäre ein durchaus hinkender, weil die gegenwärti­
gen Tiere in ihrem dumpfen, traumartigen Bewußtseinsleben durchaus 
nicht das erleben, erfahren, was die Atlantier fast bis zum Ablauf des 
fünften Zeitraumes in ihrem traumartigen dumpfen Bewußtsein er­
lebten. 

Was ist denn das wesentlichste Kennzeichen dieses traumartigen 
Bewußtseins der alten Atlantier? Das wesentlichste Kennzeichen ist, daß 
die Menschen, die damals lebten - verzeihen Sie, wenn das, was ich 
sage, materialistisch ausschaut; aber das Materialistische erkennt man 
eben nur dann, wenn man es beherrscht, wenn man weiß von den 
Impulsen des Geistigen - , so lebten, daß mit ihrem seelischen Leben ihr 
Ernährungs-, ihr Essensleben in einer sehr nahen Beziehung stand. Sie 
können ja natürlich dann einwenden: Nun, eine genügend nahe Be­
ziehung herrscht schon auch zwischen dem Seelenleben manches Men­
schen der Gegenwart und demjenigen, was er ißt! - Das ist alles rich­
tig, wir wissen, daß ein großer Teil der gegenwärtigen Menschheit das 
Essen keineswegs unterschätzt. Es braucht das auch nicht als ein Vor­
wurf an sich schon bezeichnet zu werden. Aber der Unterschied zwi­
schen dem inneren Erleben beim Schmecken einer Speise, dem Wohl­
gefühl, das ein heutiger Mensch empfindet, wenn er die Speise mit 



sich leiblich verbindet, und dem inneren Erleben der atlantischen 
Menschheit in der Zeit, von der ich jetzt spreche, ist doch ein großer. 
Der atlantische Mensch aß, er aß diese oder jene Speise; er nahm also 
diese oder jene Stoffe zu sich, und indem er sie mit seinem leiblichen 
Dasein verband, ging in seinem Bewußtsein eine Erkenntnis davon auf, 
von welchen Elementargeistern dieser Stoff durchdrungen ist. Er 
schlang also nicht so wie der gegenwärtige Mensch mit großer Bewußt­
losigkeit den Stoff hinunter, sondern war sich bewußt, welche Elemen-
targeistigkeiten er mit sich vereinte, indem er den Stoff mit seinem 
leiblichen Dasein verband. Der Stoffwechsel war damals zu gleicher 
Zeit ein Geistes Wechsel, ein Elementargeister Wechsel. 

Es war so, daß man die Stoffe bezeichnen konnte als Träger dieser 
oder jener elementargeistigen Impulse oder sogar Wesenheiten, daß 
man fühlte, es gehen mit dem Essen geistige Kräfte in einen hinein, und 
daß man fühlte, indem man verdaute: es arbeiten geistige Impulse in 
einem. So einer setzte sich nicht bloß hin und verdaute wie ein gegen­
wärtiger Mensch, sondern fühlte sich leiblich durchdrungen von diesen 
oder jenen Elementargeistern, so daß ein Materialismus, wie er heute 
herrscht, in der damaligen Zeit eigentlich gar nicht möglich war. Man 
konnte gar nicht sagen, man glaube nur an die Sterblichkeit des Da­
seins, denn man aß ja die geistigen Impulse, sie durchwallten einen, 
indem man verdaute. Man brauchte gewissermaßen, um Antimateria-
list zu sein, nur zu essen. Und das Hinuntergehen in die Dumpfheit 
des Unbewußtseins, das ist wesentlich eine Errungenschaft dieses fünf­
ten atlantischen Zeitraumes. Das Essen und Verdauen wurde gewisser­
maßen ungeistiger; es blieb aber immer noch etwas im sechsten atlan­
tischen Zeitraum, was noch geistiger war: das war das Atmen. 

Wenn heute der Mensch einatmet oder ausatmet, so kommt ihm 
zum Bewußtsein, daß er die Luft ein- oder ausatmet; wenigstens sagt 
es ihm so der Chemiker. Dazumal war nicht dies bloß im Bewußtsein, 
sondern es war - das hielt noch im ganzen sechsten atlantischen Zeit­
raum an - dem Menschen klar: mit der eingeatmeten Luft nahm er 
elementargeistige Kräfte ein, und mit der ausgeatmeten atmete er ele­
mentargeistige Kräfte aus. Das Atmen wurde von vornherein durch 
das, was es eben war, als ein geistig-seelischer Vorgang, nicht nur als 



ein körperlich-leiblicher Vorgang angesehen. Und im letzten atlan­
tischen Zeitraum nahm dann etwas ab, was bis dahin geblieben war, 
was später eigentlich nur noch in der Erinnerung lebte: Indem man 
Töne hörte, Farben sah, war man sich klar, daß in dem Tone, den man 
hörte, in der Farbe, die man sah, Geistiges lebte, daß geistige Kräfte 
ins Auge drangen, wenn man Farben sah, und geistige Kräfte in das 
Innere drangen, wenn man Töne hörte. Diese Dinge sind alle im dump­
fen Bewußtsein der damaligen Zeit vorhanden gewesen. Die Menschen 
haben sich das hellere Bewußtsein erobert, aber auf Kosten ihres geisti­
geren Bewußtseins haben sie die Durchgeistigtheit ihres Wechselver­
kehrs mit der äußeren Welt aufgeben müssen. Jede Epoche hat eben 
ihre besondere Eigentümlichkeit. So wie der einzelne Mensch Lebens­
alter durchmacht und die Lebensalter in bezug auf leibliche und see­
lische Beschaffenheit verschieden sind, so macht eben auch die ganze 
Menschheitsentwickelung Zustände durch, und die späteren Entwicke-
lungszustände sind verschieden von den früheren. Es wäre töricht, 
wenn ein Mann zwischen fünfzig und sechzig Jahren glauben würde, 
daß das, was sein leiblich-geistiges Dasein ist, wieder zurückrufen sollte 
sein Dasein zwischen dem zehnten und zwanzigsten Jahre, wie es tö­
richt wäre, wenn man nicht unterscheiden würde zwischen den ver­
schiedenen Lebensaltern in ihren Qualitäten. Töricht ist es, zu glau­
ben, daß dasjenige, was in einer späteren Lebensentwickelungsepoche 
das Artgemäße ist, auch so war in einer früheren. Die Dinge kehren 
niemals wieder, und sie sind in aufeinanderfolgenden Lebensaltern ver­
schiedener als man denkt. 

Ich habe mir nun angelegen sein lassen, gerade etwas zu erfahren 
über die Lebensalter der Menschen in der nachatlantischen Zeit. Der­
jenige, der bloß von Analogien ausgeht, der kann ja auch auf die Ent­
wickeln g der Menschheit hinblicken, dann wird er sich sagen: Wie 
der einzelne Mensch durchmacht Kindheit, Jugend, Mannheit, Alter, 
so wird es auch die Menschheit durchmachen. Wenn man aber auf die 
wirkliche Beobachtung, auf die wirklichen Tatsachenverhältnisse ein­
geht, so stimmt das nicht. Man kann einfach diese Analogien nicht 
zugrunde legen, und nur, wenn man es ernst meint mit der Geistesfor­
schung, dann findet man, was eigentlich zugrunde liegt. Und da hat 



sich mir denn herausgestellt, daß etwas ganz anderes zugrunde liegt 
als das, was man vielleicht so bezeichnen könnte, daß man sagt, wie 
der einzelne Mensch, so mache auch die Menschheit Jugend, Mann­
barkeit und Alter durch. - Das ist nicht richtig. Es hat sich mir heraus­
gestellt, daß die Menschheit in der ersten nachatlantischen Kultur­
periode, der urindischen, in einem gewissen Lebensalter allerdings war, 
aber in einem Lebensalter, das sich nicht mit der Jugend vergleichen 
läßt, sondern das sich vergleichen läßt mit dem individuellen mensch­
lichen Lebensalter vom sechsundfünfzigsten bis zurück zum neunund­
vierzigsten Lebensjahr. Wenn man also das Alter von dazumal für die 
ganze Menschheit mit dem Lebensalter des einzelnen Menschen ver­
gleichen will, muß man es nicht mit der Jugendperiode, sondern mit 
diesem reiferen Lebensalter vergleichen. Dann kommt die urpersische 
Kulturperiode. Da macht die Menschheit, indem sie sich weiter ent­
wickelt, ein Lebensalter durch, das nun, wenn man es vergleichen 
will mit einem Lebensalter des einzelnen, dem vom neunundvierzig­
sten bis zum zweiundvierzigsten Lebensjahre entspricht. Der Mensch 
wird älter, die Menschheit wird jünger. Der ägyptische Zeitraum muß 
verglichen werden beim Einzelmenschen mit dem Lebensalter zwischen 
dem zweiundvierzigsten und fünfunddreißigsten Lebensjahr. Der grie­
chisch-römische Zeitraum muß verglichen werden mit dem Lebensal­
ter des einzelnen zwischen dem fünfunddreißigsten und achtundzwan­
zigsten Lebensjahre, und die jetzige fünfte nachatlantische Kulturpe­
riode ist vergleichbar mit dem Lebensalter des Menschen vom achtund­
zwanzigsten bis einundzwanzigsten Jahre. Und wenn wir fragen: Wie 
alt ist die jetzige Menschheit? - so müssen wir antworten: Sie hat ein 
Alter von ungefähr siebenundzwanzig Jahren. Und nur dann ver­
steht man alles das, was sich innerhalb der Menschheit zugetragen hat, 
wenn man dieses merkwürdige Geheimnis der Entwickelung vor seine 
Seele hintreten läßt. Denn so verhält sich die Sache wirklich. 

Das aber hat ganz bestimmte Folgen, hat ganz bestimmte Wirkun­
gen in bezug auf das Erleben der Menschen. Was heißt denn: In der 
ersten nachatlantischen Kulturperiode war die ganze Menschheit in 
einem Alter von sechsundfünfzig bis neunundvierzig Jahren? Das heißt: 
der einzelne Mensch machte selbstverständlich das durch, daß er zu-



erst ein, zwei, drei Jahre alt wurde; aber das Grundhafte der Mensch­
heit, in das der einzelne sich hineinlebte, was die ganze Menschheit 
umfaßte, bot etwas dar, was der individuelle Mensch erst erlebt zwi­
schen dem neunundvierzigsten und sechsundfünfzigsten Lebensjahr. Da­
her kommt auch in dieser Zeit so viel vor von ursprünglichem, ele­
mentarischem Wissen der Menschheit, das wir bewundern können, weil 
die ganze Menschheit so alt war, und weil man hineinwuchs in eine so 
alte Menschheit. Man nahm als junger Dachs von fünfundzwanzig 
Jahren mit der Menschheitsaura dasjenige auf, was weisheitsvoll ist, 
wie wenn es von einem älteren Menschen kommt. Das Weisheitsvolle 
war über die ganze Menschheit ausgegossen. Man nahm auch moralisch 
in dieser Weise auf, indem man dasjenige schätzte, in das man hinein­
wuchs wie in die Menschheitsaura, so wie man ein grau gewordenes 
Haupt schätzt deshalb, weil es grau geworden ist. Und so war ausge­
gossen über dem menschlichen Kulturleben ein Gefühl der Andacht 
und Pietät, das selbstverständlich war. Es hatte das die weitere Folge, 
daß man mit seiner individuellen Entwickelung hinauswuchs über das, 
was Gemeingut der Menschheit war, erst nachdem man sechsund­
fünfzig Jahre alt geworden war. Erst dann konnte man von einer 
eigenen Entwickelung reden, dann erst konnte man sich individuell 
herausheben aus dem Untergrund desjenigen, was einem von außen 
zufloß. Allerdings kamen damals viele Menschen nicht dazu, eine der 
Lebensperiode zwischen dem neunundvierzigsten und sechsundfünf­
zigsten Lebensjahre entsprechende innere Entwickelung durchzuma­
chen. Dann wurden sie wie Kinder angesehen, fühlten sich auch wie 
Kinder, die um sich herum spüren den geistigen Inhalt des Menschheits­
alters. 

Der nächste Zeitraum, der urpersische, brachte schon nicht mehr 
solch hohe Offenbarungen und Kulturimpulse, wie sie die weisen Väter 
im ersten nachatlantischen Zeitraum durch ihren Umgang mit geisti­
gen Wesenheiten in die Menschheit getragen haben. Die ganze Mensch­
heit zeigte nur jene Reife, die sich vergleichen läßt mit dem individuel­
len menschlichen Lebensalter zwischen dem neunundvierzigsten und 
zweiundvierzigsten Lebensjahre. Und wollte man gewissermaßen in­
dividuell hinauswachsen über die allgemeine Menschheitsaura, so 



konnte man das erst mit dem neunundvierzigsten Lebensjahre. Aber 
man wuchs durch die individuelle Entwickelung in eine Reife hinein, 
die eben erst eintreten konnte mit dem neunundvierzigsten Lebens­
jahre. 

Und so war es wiederum in der chaldäisch-ägyptischen Zeit. Die 
Aura, in die man hineinwuchs, läßt sich vergleichen mit dem Lebens­
alter des einzelnen Menschen zwischen dem zweiundvierzigsten und 
fünfunddreißigsten Lebensjahre; in der griechisch-lateinischen Zeit 
mit dem Lebensalter zwischen dem fünfunddreißigsten und achtund­
zwanzigsten Jahre. Das ist das Merkwürdige dieser griechisch-latei­
nischen Zeit, daß die individuelle Lebensmitte des Menschen zusam­
menfällt mit der Lebensmitte der allgemeinen Menschheit, nur daß 
die Menschheit im allgemeinen Strom herunterläuft, der Mensch aber 
hinaufsteigt. Daher das eigentümlich Harmonische der griechischen 
Bildung, von der die gegenwärtige Menschheit nur so wenig einen Be­
griff hat. Aber wenn dafür ein Grieche fünfunddreißig Jahre alt war, 
dann blieb er gewissermaßen ein Durchschnittsmensch, blieb immer 
fünfunddreißig Jahre alt, wenn er nicht etwas Individuelles in sich 
entwickelte, das über die allgemeine Menschheitsaura hinausging. Da­
für wurde nämlich in den älteren Zeiten gesorgt, daß sich der einzelne 
hinaufentwickeln konnte. 

Nun kam die fünfte nachatlantische Zeit, in der wir leben. Die 
Menschheit wird in dieser fünften nachatlantischen Zeit durchmachen 
ein Lebensalter, das sich vergleichen läßt mit dem individuellen Le­
bensalter zwischen dem achtundzwanzigsten und einundzwanzigsten 
Jahre. Das heißt: ein Mensch, der sich nur im allgemeinen dem Strom 
des Daseins überläßt, demjenigen, was in das Seelenleben einfach da­
durch eingeht, daß man Mensch ist, der wird nicht älter als achtund­
zwanzig Jahre. Sorgt er nicht durch eine spirituelle Entwickelung 
dafür, daß er seine Seele individuell vorwärts bringt, so bleibt er im­
mer achtundzwanzig Jahre, besser gesagt, er wird nicht über sieben­
undzwanzig Jahre kommen. Die allgemeine Menschheit kann uns nicht 
mehr geben, als daß sie uns bis zum siebenundzwanzigsten Lebens­
jahre bringt. Suchen wir nicht in unserer Zeit nach einer Anfeuerung 
und Aneiferung der individuellen Seelenkräfte, die uns über den Strom 



des allgemeinen Menschheitsdaseins hinübertragen, so werden wir, auch 
wenn wir hundert Jahre alt werden, nie älter als siebenundzwanzig 
Jahre. Und ob wir manuelle Arbeiter sind oder Professoren, oder was 
immer: Wenn wir nicht eine spirituelle Entwickelung suchen, die der 
Seele Begriffe gibt, welche die äußere Menschheit ihr nicht geben kann, 
bleiben wir immer siebenundzwanzig Jahre alt. Gewiß, wir werden 
äußerlich selbstverständlich älter, die Zeit läßt sich nicht aufhalten; 
aber unsere Seele erlangt ohne eigene Entwickelung nicht mehr als eine 
Reife von siebenundzwanzig Jahren. Man versteht unsere Zeit wirk­
lich nicht, wenn man nicht diese Eigentümlichkeit, die eben geschildert 
worden ist, entsprechend ins Auge faßt. Ich habe mir wirklich im Laufe 
der Jahre viele charakteristische Fragen unserer Zeit vorgelegt, Fragen 
des Lebens, der Kulturentwickelung, der Menschheitsmisere, über das, 
was die gegenwärtige Menschheit freut, worunter sie leidet: der Schlüs­
sel zum Verständnis unserer Zeit ist erst gegeben, wenn man die Tat­
sache ins Auge faßt, die ich eben auseinandergesetzt habe. Das, was 
unserer Zeit fehlt, kann man nicht durchdringen, wenn man nicht die­
ses ins Auge faßt. 

Wir erleben Philosophien, vor denen wir deshalb staunend stehen, 
weil sie bei allgemeinen Deklamationen stehenbleiben und nicht die 
geringste Fähigkeit zeigen, in konkrete Wirklichkeiten einzutauchen. 
Woher kommt das? Ich habe mir gegenüber einer einzelnen Persön­
lichkeit diese Frage vorgelegt. Da habe ich gefunden, daß der Träger 
der Euckenschen Philosophie ein Mann ist, der alles Feuer hat eines 
Menschen, der nicht älter werden kann als siebenundzwanzig Jahre. 
Gewiß, er redet dann weiter - denn er hat heute schon ein erkleckliches 
Alter erreicht —, er redet mit etwas rauher Stimme, bewegt sich mit 
anderen Gesten, lernt noch etwas dazu. Aber das bedeutet nichts; die 
ganze Art ist nicht älter als siebenundzwanzig Jahre. Diese siebenund-
zwanzigjährige Art trägt man durchs ganze leben hindurch. Das 
wird besonders auffällig, wenn Menschen Ideen ins Leben einführen 
sollen, wenn sie Ideen hegen sollen, durch die das Leben beherrscht 
wird. 

Nun kommen wir da auf ein etwas gefährliches Gebiet; aber machen 
wir das so, daß wir möglichst weit die Beispiele suchen. Ich habe mir 



bei verschiedenen Persönlichkeiten der Gegenwart, welche die Auf­
gabe haben, Ideen zu entwickeln, die in das gegenwärtige Leben ein­
greifen, so eingreifen, daß die Zeitereignisse von diesen Ideen be­
herrscht werden sollen, die Frage vorgelegt, wie es mit ihnen steht. 
Da gibt es nun eine charakteristische Persönlichkeit. Ich habe mir viel 
Mühe gegeben, auf diesem Gebiet ja nicht danebenzuhauen, aber es 
nützt nichts, wenn man den Dingen nicht auf den Grund geht in ihren 
konkreten Erscheinungen. Sucht man nach einer Persönlichkeit, die 
ganz so ist, daß sie niemals älter werden kann als siebenundzwanzig 
Jahre, niemals reifere Ideen haben kann als ein Mensch mit sieben­
undzwanzig Jahren, so findet man sie merkwürdigerweise, als eine be­
sonders charakteristische Persönlichkeit, zum Beispiel in dem Präsi­
denten der Vereinigten Staaten von Amerika. Wenn man die verschie­
denen Programme studiert, die er entwickelt hat, so tragen diese den 
besonderen Typus eines Menschen, der nicht älter werden kann als 
siebenundzwanzig Jahre, weil diese Seele niemals das Geringste von 
dem aufgenommen hat, was nicht von außen den Seelen zugetragen 
wird. Gewiß, ein Mensch kann mehr oder weniger begabt sein. - Be­
gabung mag einem solchen Menschen zugestanden werden - , aber die 
Ideen, die er entwickelt, sind in bezug auf Reife der Anschauung, auf 
Durchschlagskraft und auf das Praktische des Lebenssinnes sieben­
undzwanzig Jahre alt und werden nicht älter, und wenn der Mann 
hundert Jahre alt wird, wenn er nicht anfängt sich spirituell zu ver­
tiefen und der Seele Feuerkraft zuzuführen von innen. 

Wir leben heute in einem solchen Zeitalter, daß wir das, was über 
das siebenundzwanzigste Lebensjahr hinausgeht, von innen den Seelen 
zuleiten müssen. Im siebenundzwanzigsten Jahre sind die Menschen 
noch nicht lebenspraktisch; sie können noch so sehr sich dafür halten, 
sie sind nicht lebenspraktisch. Das ist der Grund, warum die verschie­
denen Ideen des Wilson so unpraktisch und sprunghaft sind, und war­
um sie in weitesten Kreisen so gefallen. Sie gefallen mit derselben Ge­
fallenskraft, mit der jugendliche Ideen eben gefallen, jugendliche Ideen, 
die sich ergeben in allerlei Deklamationen von Freiheiten der Völker 
und dergleichen. Das ist ja alles sehr schon! Aber so regiert man heute 
die Welt, die Anforderungen stellt an die Durchschlagskraft der Ideen, 



daß man eine große Deklamation erläßt über den Frieden, und dann -
den Krieg um so stärker entfesselt! 

Man möchte so recht eine Empfindung hervorrufen von dem, was 
in die Wirklichkeit einschlagende Ideen sind, Ideen, die Schlagkraft 
haben, die mit der Wirklichkeit verwachsen können. Ideen, die bloße 
Deklamationen sind, schöne Ideen werden ja viel geäußert; gerade 
junge Ideen sind ja schön. Aber wir brauchen Ideen, die den Menschen 
verbinden mit der Wirklichkeit. Was ist es denn für eine wunderschöne 
Idee, wenn sich einer heute hinstellt und sagt: Die Welt muß eine Neu­
orientierung empfangen! — Von dieser hat sich bis jetzt als das Schön­
ste erwiesen das Wort selber! Das ist das einzig schöne: das Wort sel­
ber, denn stellt man sich hin und redet davon, so ist das gewiß sehr 
schön. Sehr schön ist es auch, zu sagen: Der Tüchtigste muß an den 
richtigen Ort gestellt werden. - Wunderbar schöne Ideen! Aber wie 
ist es, wenn just der Neffe oder der Schwiegersohn der Tüchtigste ist? 
Mit der schönen Idee ist gar nichts getan, sondern mit der realen Er­
kenntnis der Wirklichkeit, mit der Fähigkeit für das, was real ist, was 
wirklich ist. 

Dies ist so einer der Gesichtspunkte, um die es sich handelt, wenn 
man in einem tieferen Sinn verstehen will, wie die Kultur der gegen­
wärtigen Zeit ist, Durch diese Eigentümlichkeit der Zeit drängt sich 
ja gerade auf, wie notwendig es ist, daß die Menschen sich heute see­
lisch vertiefen, daß sie suchen, für das spätere individuelle Lebensalter 
dasjenige durch individuelle Entwickelung zu erlangen, was die all­
gemeine Menschheit nicht mehr hergibt. Es ist natürlich leichter, in 
Euckenscher Weise zu reden von Wiedererneuerung des Lebens, Er­
fassung der Lebensmächte im Inneren, von allen möglichen Dingen, 
bei denen man sich ganz schön jugendlich erheben kann, die aber zu 
nichts anderem geeignet sind als zu Deklamationen. Und wenn man 
gar politische Programme macht mit solchen Ideen wie Wilson, dann 
ist das von unabsehbaren Folgen! Es ist natürlich leichter, als in ern­
ster Forschung, in ernster Vertiefung die Wirklichkeit aufzusuchen 
und in die tieferen Impulse des Lebens einzudringen. 

Soll unsere geisteswissenschaftliche Bewegung einen wirklich tie­
fen Sinn haben, dann muß sie vor allen Dingen den Willen in sich 



bergen, in die konkreten Entwickelungsimpulse der Menschheit ein­
zudringen, muß dafür vorhanden sein, diese großen Zusammenhänge 
des Lebens zu erfassen, denn sonst bleibt auch innerhalb unserer Gei­
steswissenschaft alles bloße Theorie. Und bloße Theorie ist gar nichts 
wert, wenn man noch so sehr sich selbst erhaben dünkende Empfindun­
gen damit verbinden will. Einzig und allein das, was unterzutauchen 
vermag in das Leben, was das Leben erfaßt, ist wirklich von Wert. 
Allerlei Mystik, wobei die Menschen darnach streben, in sich selbst 
das oder jenes zu finden, das kann ja sehr schöne Resultate zeitigen, 
aber wir müssen von uns absehen und auf die großen Menschheits­
aufgaben hinsehen können, um vor allen Dingen zu verstehen, was not 
tut, was man eigentlich verstehen muß, was man verstehen soll. Sonst 
wird man gerade über die wichtigsten Dinge der Geisteswissenschaft 
einfach hinweghören. Und über wichtige Dinge der Geisteswissen­
schaft ist ja im Laufe der Jahre, seitdem wir unsere anthroposophisch 
orientierte Geisteswissenschaft haben, eigentlich in großem Maßstabe 
hinweggehört worden. 

Wenn sich die lieben Freunde nur einmal erinnern würden, welche 
Antwort von mir immer gegeben worden ist seit vielen Jahren, wenn 
ich gefragt worden bin, wie es sich denn verhalte mit der Reinkarna­
tion, da doch die Menschheit immer zunehme, wenn sich die Freunde 
erinnern möchten, wie seit Jahrzehnten die stereotype Antwort gege­
ben worden ist: Es könnte sein, daß die Menschen sehr bald erfahren, 
welche Dezimierung der Menschheit stattfinden könnte gerade in 
Europa - , dann werden Sie ermessen, was gemeint war, wenn Sie jetzt 
zurückblicken, und wenn Sie sich erinnern an den Ton, mit dem diese 
Antwort gegeben worden ist. Immer wurde gesagt, wenn von der Zu­
nahme der Bevölkerung gesprochen wurde: Es könnte sehr bald eine 
Zeit kommen, wo auch in schmerzlicher Art eine Abnahme der Be­
völkerungszahl eintreten könnte! - Es handelt sich auf geisteswissen­
schaftlichem Gebiete wirklich nicht darum, mit Theorien den leicht­
geschürzten Bedürfnissen mancher Menschen entgegenzukommen, son­
dern aus den Impulsen der Zeit heraus auch auf nebenher gestellte Fra­
gen Antwort zu geben. Und beim Entgegennehmen der Geisteswissen­
schaft handelt es sich viel mehr darum, das Gewicht desjenigen, was 



gesagt werden soll, aufzufassen und ins Herz zu schließen, als die Neu­
gierde, und wenn sie eine scheinbar noch so hochstehende ist, zu be­
friedigen. 

Dies, meine lieben Freunde, wollte ich zunächst als den ersten Teil 
der Betrachtungen Ihnen überliefern, die bei entsprechender Berück­
sichtigung zum Verständnis unserer Zeit gerade führen sollen, und die 
wir in diesen Tagen tiefer pflegen wollen. 

Da die Zeit abgelaufen ist, die verwendet werden muß zu den all­
gemeinen Betrachtungen, so darf ich vielleicht, ohne daß jemand den 
Vorwurf erheben kann, daß ich etwas abknipse von dem eigentlich 
anthroposophischen Inhalt, übergehen zu etwas, was schon einmal mit 
ein paar Worten angedeutet werden muß. Ich kann aber nicht dazu 
übergehen, ohne auch mancher Seelen zu gedenken, die von dem phy­
sischen Plan hinübergegangen sind in das geistige Leben, die manchen 
von denen nahegestanden haben, welche heute hier sitzen. Es ist nicht 
möglich, auf die einzelnen Namen alle einzugehen. Von der Aufrich­
tigkeit der Empfindungen gegenüber allen, die von dem physischen 
Plan nach dem geistigen hinweggegangen sind, sind ja wohl unsere 
lieben Freunde entsprechend orientiert. Nicht umhin kann ich aber, 
gerade eines Mannes dem Namen nach zu gedenken, der nach man­
cherlei Hindernissen sich zuletzt gerade mit der anthroposophisch ori­
entierten Geisteswissenschaft so schön, so innig zusammengefunden 
hat, und der gerade in der letzten Zeit für die Vertretung dieser Gei­
steswissenschaft nach außen ganz Erhebliches und Bedeutsames ge­
leistet hat. Ich meine unseren lieben Freund Ludwig Deinhard, bei des­
sen Übergabe des physischen Leibes an die physischen Elemente und 
Hinweggehen der Seele in die geistige Welt unser lieber Freund Seilin 
so schöne Worte gesprochen hat. Er mußte um so mehr geschätzt wer­
den, als er nicht aus einem blinden Glauben, aus blinder Anhänger­
schaft, sondern gerade nach mancherlei Widerstand sich so schön mit 
unserer Strömung zusammengefunden hat, und in der letzten, immer 
schwieriger gewordenen Zeit rückhaltlos nichts gescheut hatte, um 
vor der breiteren Öffentlichkeit für diese geistige Strömung mit gan­
zer Seele einzutreten. Ich scheue mich nicht, ausdrücklich zu sagen, 
daß ich die Art und Weise, wie Ludwig Deinhard vor der breiten 



Öffentlichkeit für diese Bewegung eingetreten ist, zu dem ganz be­
sonders Wertvollen zähle. 

Dann darf ich auch gedenken des in diesen Tagen verstorbenen Pro­
fessors Sachs, der sein ganzes Leben einer großen Idee nachgegangen 
ist, einer großen musiktechnischen Idee, und der stets zu verbinden 
wußte das bescheidene Wirken, in das der einzelne Mensch eingespannt 
werden kann, mit umfassenden Ideen, und mit dem es wirklich erhe­
bend war zu sprechen, weil das, was er als Mensch wollte, immer ein­
mündete in großes künstlerisches Wollen. Man kann sich glücklich 
schätzen, gerade solche Menschen inmitten unserer Bewegung zu haben. 

Nach diesen erhebenden Ausblicken bin ich schon einmal genötigt, 
wieder einmal genötigt, einige weniger erhebende Ausblicke zu pflegen, 
weil ich durch das, was sich zugetragen hat, in gewisser Beziehung 
doch zu einschneidenden Maßnahmen gezwungen bin, insofern mein 
Anteil an der geisteswissenschaftlichen Bewegung, die durch die An-
throposophische Gesellschaft gepflegt werden soll, in Betracht kommt. 
Es hat sich ja im Laufe der Zeit etwas, was in hohem Grade ein Segen 
sein sollte innerhalb der gegenwärtigen Kulturentwickelung, die an-
throposophische Bewegung, durch viele ihrer Erscheinungen mehr oder 
weniger zu einer Art von Hemmnis entwickelt für das, was von mir 
gemeint ist als die geisteswissenschaftliche Bewegung. Und es nützt 
nichts, über diese Dinge etwa sich hinwegzutäuschen, insbesondere 
nützt es nichts, wenn Gefahr vorhanden ist, daß mancherlei Dinge, die 
mit der Anthroposophischen Gesellschaft verknüpft sind, Hemmnisse 
werden könnten gerade für die anthroposophisch orientierte Geistes­
wissenschaft. Gestatten Sie deshalb - da wir lange Jahre miteinander 
gewirkt haben, so dürfen solche Dinge rückhaltlos besprochen wer­
den - , daß diese Dinge von mir ganz offen, so wie es mir ums Herz 
ist, behandelt werden. Man kann sagen: Im allgemeinen hat sich in­
nerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft gewohnheitsmäßig etwas 
herausgebildet, was in dieser Weise nicht weiter bestehen darf, weil die 
Urteile der gegenwärtigen Welt über das, was Anthroposophie oder 
Geisteswissenschaft will, allzusehr getrübt werden müßten, wenn es 
in derselben Weise weiterginge, wie es bisher gegangen ist. 

Gehen wir von einer Einzelheit aus: Oftmals wird in der Außenwelt 



draußen gesagt - und es ist das schon Usus geworden - , daß ich wegen 
geisteswissenschaftlicher Dinge selber eigentlich weniger angegriffen 
werde, wegen dessen, was mit der Gesellschaft zusammenhängt, sehr 
viel. Insbesondere ist einer der Vorwürfe, die erhoben werden, der, 
daß in der Gesellschaft ein blinder Autoritätsglaube herrsche, eine 
blinde Anhängerschaft, daß hier vieles aus reiner Devotion gemacht 
werde und dergleichen. Darf ich demgegenüber auch einmal meinen 
Eindruck vorbringen, so muß ich sagen: Für die meisten Dinge liegt 
das vor, daß zuallerletzt das geschieht, was eigentlich von mir als das 
Richtige angesehen wird, von mir als das angesehen wird, was viel­
leicht wünschenswert wäre. Ich glaube nicht, daß in irgendeiner son­
stigen Gesellschaft so sehr nichts gegeben wird auf das, was eigent­
lich die speziellen Wünsche irgendeines in ihr Wirkenden sein können. 
Wenn das auch anders aussieht, es ist doch so. Nur muß die Dinge 
niemand übelnehmen. Und daß man die Augen zudrückt, den Kopf 
in den Sand steckt, das ist nur von Übel. 

Meine lieben Freunde, ich habe mancherlei über Stimmungen in der 
hiesigen Anthroposophischen Gesellschaft in diesen Tagen gehört. Ich 
kam heute Abend hierher, hier in den Vorraum, und entgegen strömte 
mir der frömmste Weihrauchduft. Glauben Sie nicht, daß jemand, der 
auf das Sachliche, Innere sich richtet, gerade besondere Wünsche dar­
nach hat, daß ihm das Sprechen den ganzen Abend schwer gemacht 
wird dadurch, daß zu dieser Äußerlichkeit des frommen Weihrauch­
duftes gegriffen wird, und daß er sich Kopfschmerzen nach Hause 
tragen muß wegen des frommen Weihrauchduftes, wobei ich noch 
ganz absehe davon, wie die Wahrheit mißverstanden wird, wenn der 
Weihrauchduft - verzeihen Sie - in die profane Welt hinausduftet. Es 
mag ja unangenehm sein, dergleichen besonders zu erwähnen, aber 
symptomatisch sind solche Dinge doch. Fragen Sie einmal nach, ob 
von mir jemals zu etwas so Äußerlichem eine Initiative ausgegangen 
ist? Doch das nur nebenher. 

Das aber, was mir das Allerwichtigste ist, das ist, in welcher Weise 
sich die Mitgliedschaft in Verbindung fühlt mit dem, was als geistiges 
Leben durch die anthroposophisch orientierte geisteswissenschaftliche 
Bewegung geht. Sehen Sie, es sind in der letzten Zeit, wie Sie wissen, 



die mannigfaltigsten Angriffe, zum Teil gedruckt, zum Teil noch ge­
druckt werdend, in die Öffentlichkeit gekommen. Wenn von der heu­
tigen äußeren Welt gegen die Geisteswissenschaft Einwürfe kommen, 
braucht man sich darüber weder zu wundern, noch braucht man das 
besonders schmerzlich zu empfinden; das ist nur natürlich, nur selbst­
verständlich. Dem kann schon begegnet werden. Vor sachlichen Dis­
kussionen braucht sich Geisteswissenschaft wahrhaftig nicht zu scheuen. 
Vor dem, was gerade aus der Mitgliedschaft emporwirbelt, braucht 
man sich vielleicht auch nicht zu scheuen. Aber folgendes schadet unge­
heuer demjenigen, was die Kraft unserer Bewegung eigentlich sein 
soll: Man darf schon sagen, es steht einzig da in dieser Bewegung, in 
dieser Gesellschaft vor allen Dingen, daß die wohlwollendsten Absich­
ten und Maßnahmen, die wohlwollendsten Verhaltungsmaßregeln ge­
genüber den Mitgliedern gerade hier am meisten in Gift und Galle und 
auch in das Kleid der Verleumdung, der Verunglimpfung, des aller-
persönlichsten Angriffs getaucht werden, was alles nach einer sehr be­
kannten Richtung hinzielt. Die Dinge, die geleistet werden, vielleicht 
aus mystischem Bedürfnis heraus - ich weiß es nicht - , an reinen Er­
findungen, an reinen Unwahrheiten, die sind eigentlich so leicht nir­
gends anders zu finden. Der Wille aber, sich richtig zu diesen Dingen 
zu verhalten, der wird nicht energisch genug gepflegt. Ja, der Wille, 
die Dinge nur wirklich unbefangen zu sehen, wird auch nicht energisch 
genug angestrebt. 

Der Ernst, der in der geisteswissenschaftlichen Bewegung liegt, die 
besondere Art, mit der sie vertreten werden muß, sollte wenigstens 
studiert werden. Was der einzelne tun kann, hängt natürlich von den 
Lebensverhältnissen und von dem Verschiedensten ab; aber studieren 
sollte man doch das, was ist, und sich nicht allen möglichen Wahnideen 
hingeben. Sachlichkeit und Unpersönlichkeit ist ja insbesondere inner­
halb unserer rein den geistigen Dingen gewidmeten Bewegung not­
wendig, und nichts ist schädlicher, als wenn persönlichste Interessen, 
Eitelkeit, Ehrgeiz in die Reihen unserer Bewegung hereingetragen wer­
den. Gewiß, die Dinge treten verbrämt, maskiert auf, aber man sollte 
auf das wahre Antlitz der Dinge hinschauen, sollte sie so betrachten, 
daß man auf die Wahrheit der Sache kommt. Wenn irgend jemand 



eine Summe von Angriffen verfaßt und ganz gut weiß, was hinter den 
Angriffen steckt, ganz gut weiß, wie gerade das, was er angreift, so 
sein muß, wegen des eigentümlichen Charakters der Geisteswissen­
schaft, dann tut man nicht genug, wenn man Satz für Satz widerlegt. 
Behauptet und widerlegt werden kann viel, nämlich alles, aber oft­
mals kommt es bei den Dingen nicht auf das an, was gesagt wird: die 
Gründe liegen ja in etwas ganz anderem. Wenn jemand dem Philoso­
phisch- Anthroposophischen Verlag eine Schrift anträgt und diese zu­
rückgewiesen werden muß, und der Betreffende dann Feind wird, so 
sind die Ursachen doch woanders zu suchen als in den Sätzen, die der 
Betreffende drechselt. Und man erfährt nicht die Wahrheit, wenn das 
Allerwichtigste, wenn die eigentlichen Gründe in den Hintergrund 
treten. 

Wenn jemand diesen oder jenen Angriff drechselt über allerlei tö­
richte esoterische Wirkungen, deren Torheit handgreiflich ist für jeden, 
der nicht blind ist, dann geht man auch fehl, wenn man dergleichen 
Dinge, die reine Erfindungen sind, nicht zurückführt auf die ganze 
Sachlage. Dann steckt vielleicht ein Mensch dahinter, der einmal in 
einem kleinen Orte Mitteldeutschlands gelebt hat, dem plötzlich die 
Idee kam, ein großer Mann zu werden. Zuerst suchte er ein großer 
Mann zu werden auf eine kleine Weise; er schrieb an Frau Dr. Steiner, 
was er denn tun solle, um aus den engen Verhältnissen der kleinen 
Stadt befreit zu werden. Soll er in ein Geschäft hinein heiraten, oder 
dies auf irgendeine andere Weise bewirken? Wenn ihm dann bedeutet 
wurde, daß wir uns mit der Entscheidung der Frage, ob man einhei­
raten soll oder nicht, nicht befassen, wird er vielleicht immer noch nicht 
abgedrängt. Er kommt weiter, kommt heran, nimmt Teil an manchem, 
stellt sich vielleicht auch vor die Gesellschaft, wenn eine große Ver­
sammlung ist, und deklamiert mit riesiger Lungenkraft ein Schiller-
sches Gedicht, obwohl er von Deklamation nicht die geringste Ahnung 
hat. Er wird ausgelacht. Das beleidigt den Ehrgeiz. Dann will er ein 
großer Maler werden. Es wird sogar eingegangen bis zu einem gewissen 
Grade auf die Idee. Es wird alles getan, um den Betreffenden zu unter­
stützen, daß er etwas lernen kann; es wird ihm entgegengekommen. 
Allein der Betreffende will ein Künstler werden, findet es aber unbe-



quem, etwas zu lernen. Er will nicht ein Künstler werden eigentlich, 
sondern will es sein, und wenn dann die anderen aus innerster Über­
zeugung nichts anderes tun können, als den Rat geben, etwas zu ler­
nen, dann ist es kränkend. Man ist doch ein Genie, und die muten 
einem zu, daß man erst etwas lernen soll! Sie tun zwar alles, ihn etwas 
lernen zu lassen, aber gerade das ist kränkend. 

Nun, in solcher Linie könnte noch manches angeführt werden. 
Das sind die wahren Gründe, warum man ein Feind einer solchen 
abscheulichen Gesellschaft werden muß. Dann wird allerlei Zeug ge­
schrieben. Was geschrieben wird, auf das kommt es wenig an. Es könnte 
natürlich ebensogut etwas anderes geschrieben werden, denn die wirk­
lichen Gründe sind ganz woanders zu suchen. Und so kann es weiter­
gehen, und wird weitergehen, wird noch ganz andere Dimensionen an­
nehmen. Alle diese Dinge haben aber mit Geisteswissenschaft als solcher 
nicht das geringste zu tun. Aber sie können sich mit großer Intensität 
entwickeln aus einer Gesellschaft heraus, welche versucht, nicht auf der 
sachlichen Basis, welche die Geisteswissenschaft als solche liefert, sich 
aufzubauen, sondern welche innerhalb derselben allerlei Cliquenwesen 
sucht, allerlei persönliche soziale Verhältnisse. Sie sehen, ich deute nur 
das eine oder das andere an. Vielleicht läßt sich noch in den folgenden 
Tagen das eine oder das andere sagen. Aber all das geht wirklich nicht 
auf Geisteswissenschaft zurück, sondern geht zurück auf die Auffas­
sung, die vielfach herrscht über das, was in der Gesellschaft gesche­
hen soll. Gerade diejenigen, für die am meisten gesorgt worden ist, ge­
hören zu denen, die jetzt mit Verunglimpfungen, mit reinen Erfin­
dungen am allermeisten hausieren. 

Deshalb bin ich genötigt, meine lieben Freunde, zu einschneidenden 
Maßregeln zu greifen. Ich bitte Sie wenigstens darum, die zwei Teile 
dieser Maßregeln immer wirklich zu nennen, damit nicht wiederum 
neuerdings Verleumdungen entstehen, indem man nur einen Teil mit­
teilt. Wenn diese Maßregel hart ist für manchen, dann bitte, bedenken 
Sie, daß sie für mich ebenso hart ist wie für die davon Betroffenen, daß 
es mir ebenso leid tut, daß sie notwendig ist, und daß Sie sich nicht an 
mich wenden, sondern an diejenigen, die diese Maßregeln verursacht 
haben. Suchen Sie dort die Gründe, suchen Sie dort aber auch das, was 



in der Zukunft zu geschehen hat, zu erkennen, indem Sie Ihre Betrach­
tung dahin lenken: wovon die Verleumdungen ausgegangen sind. Das 
ist vielfach das, was als Persönliches spielt. Gewiß, ich bin jedem mit 
persönlichem Rat zur Seite gestanden: für esoterische Dinge war diese 
persönliche Aussprache sehr häufig ziemlich unnötig und, was das Eso­
terische betrifft, so werde ich Sorge tragen, daß ein guter Ersatz da 
sein kann. Aber weil das Persönliche dazu geführt hat, ist es nötig, daß 
künftighin alles im vollsten Licht der Öffentlichkeit vor sich geht. Daß 
dabei jeder zu seinem esoterischen Recht kommen kann, dafür werde 
ich sorgen; aber ich werde niemand mehr zu einer sogenannten esote­
rischen Privatbesprechung aus der Gesellschaft heraus empfangen. 
Diese Privatbesuche muß ich ausnahmslos einstellen, damit nicht gerade 
von diesen Privatbesuchen die Verleumdungen hergeholt werden kön­
nen. Ist für den einen oder anderen dies hart, so muß doch gerade aus 
zwei Gründen diese Maßregel getroffen werden: erstens weil für den 
Betrieb des esoterischen Lebens gerade diese Dinge nicht notwendig 
sind. Das werde ich sehr bald beweisen. In kurzer Zeit sollen Sie einen 
vollständigen Ersatz haben, trotzdem die Privatgespräche wegfallen 
müssen, die sich häufig so abspielten, daß die Mitglieder mit Dingen 
herankamen, die mit dem esoterischen Leben nichts zu tun hatten. 
Zweitens aus dem Grunde, weil ich dadurch dokumentiere, wie das 
aus der Luft gegriffen ist, daß für das esoterische Leben des einen oder 
anderen nicht gesorgt wurde. Lesen Sie nur «Wie erlangt man Er­
kenntnisse der höheren Welten?» Niemand hat es nötig, nach so und 
so vieler Zeit gerade einen persönlichen Impuls zu erlangen. Das zweite, 
was zu dieser Maßregel gehört und was ich bitte, nicht zu vergessen, 
ist, daß ich jeden, der Privatbesprechungen bis jetzt gehabt hat, ent­
binde irgendeines Versprechens, was ja auch niemals gegeben worden 
ist, irgendeiner Gepflogenheit, über solche Privatbesprechungen nicht 
zu sprechen. Von mir aus kann jeder, so viel er will, mitteilen von dem, 
was ich mit irgend jemand gesprochen habe, denn ich habe nichts zu 
verbergen. Wer will, kann jedem alles mitteilen. Auch das Vergangene 
kann in das volle Licht der Öffentlichkeit gestellt werden. Dann wird 
am besten die Möglichkeit gewonnen werden, die Unwahrheit von der 
Wahrheit zu unterscheiden, wird am besten der Maßstab dafür gefun-



den werden können, wieviel gerade innerhalb unserer Bewegung ge­
flunkert wird. Aber die beiden Maßregeln gehören zusammen. Noch 
einmal wiederhole ich, daß derjenige nicht die Sache im wahren Licht 
vertreten wird, der nur den ersten Teil mitteilt; der andere gehört dazu. 

Noch will ich erwähnen, meine lieben Freunde: Sollte es manchem 
schwer sein, dann bitte, wenden Sie sich an diejenigen Orte, die Sie 
ja insbesondere hier leicht finden können, wenden Sie sich an diejeni­
gen, die diese Dinge notwendig gemacht haben. Es geht nicht, daß 
dasjenige, was die geisteswissenschaftliche Bewegung für die Welt sein 
soll, unmöglich gemacht werden sollte durch die Cliquenwirtschaft 
innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft, denn dadurch wird 
gerade das, was als Nerv in der Geisteswissenschaft lebt, am meisten 
den Mißverständnissen der äußeren Welt ausgesetzt. Glauben Sie, daß 
die Dinge, die im Sinne der Gesellschaft unternommen werden müs­
sen, zu meiner persönlichen Befriedigung unternommen werden? Man 
hat mir vorgeworfen, daß ich nach der einen oder anderen Richtung 
irgend etwas der Gesellschaft entzöge, weil zum Beispiel der Dorn-
acher Bau unternommen werden mußte. Glauben Sie, daß mir persön­
lich an dem Dornacher Bau irgend mehr liegen kann als einem ande­
ren Mitglied, das es ernst meint mit unserer Sache, daß ich bei die­
sem Bau irgendwelche persönlichen Aspirationen gehabt habe? Würde 
der Bau nicht möglich gewesen sein, ich wäre der allerletzte gewesen, 
der sich in die Notwendigkeit nicht gefügt hätte. Daß irgend etwas 
von dem, was vertreten werden muß, auch aus so wichtigen Dingen 
heraus, wie es der Dornacher Bau ist, anders vertreten werden sollte, als 
es aus den inneren Gründen der Dinge sein muß, das dürfte nimmer 
geschehen. 

Die einschneidenden, eben erwähnten Maßregeln müssen insbeson­
dere aus dem Grunde endlich einmal getroffen werden, weil, nachdem 
ich jahrzehntelang über das eine und andere hinlänglich geredet habe, 
nie der Ernst meiner Worte empfunden worden ist. Vielleicht wird 
dieser Ernst empfunden werden, wenn nun diese Maßregel eingeführt 
wird. Es bestehen ja auch andere Gesellschaften, ohne daß sie zu den­
selben Dingen führen, die gerade in dieser Gesellschaft vorgekommen 
sind. 



Dies, meine lieben Freunde, mußte gerade wegen unserer Freund­
schaft gesagt werden, darf nicht ungesagt bleiben. Wer es ernst meint 
mit der anthroposophischen Bewegung, wird den Weg finden, wenn 
durch den Ernst der Sachlage auch solche Maßnahmen nötig sind. 
Denn die Bewegung als solche ist zu heilig, als daß sie durch allerlei 
persönliche Aspirationen ausgelöscht werden dürfte, und es ist ja hin­
länglich viel nach dieser Richtung geschehen. Diejenigen unserer lie­
ben Mitglieder - und es gibt ja viele gerade solche - , die in hingebungs­
voller Art, in aufopferungsvoller Art in der Bewegung, in der Gesell­
schaft arbeiten, werden die letzten sein, die über diese Maßregeln sich 
beschweren, die werden sie am allerbedeutungsvollsten finden. Ich 
glaube nicht, daß ich gerade von denjenigen mißverstanden werde, 
welche es wirklich ernst und aufrichtig mit unserer Bewegung meinen; 
die werden mir recht geben. Es werden auch solche da sein, die mir 
unrecht geben; dieses Unrecht nehme ich gerne hin. 

Die Zeit ist vorgeschritten. Ich werde in den Betrachtungen, die ich 
heute angestellt habe, morgen fortfahren und vielleicht auch noch ei­
nige Bemerkungen hinzusetzen zu dem, was ich zuletzt über allerlei 
in der Gesellschaft gesagt habe. Es ist oft recht hart gewesen, manchem 
zuzuschauen. 


